### GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Published under the authority of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda.

### No. XLI

## SĀDHANAMĀLĀ

Vol. II



# A SPECIMEN PAGE OF MS Ab.



A SPECIMEN PAGE OF MS B.

# SĀDHANAMĀLĀ

Vol. 11

EDITED WITH AN INTRODUCTION AND INDEX BY

### BENOYTOSH BHATTACHARYYA, M.A., Ph.D.

Life member, Asiatic Society of Bengul, Ordinary member, Kern Institute, Leiden, Holland, Bihar and Orissa Research Society, Patnu, General Editor, GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES, and Director Oriental Institute, Baroda, Author of INDIAN BUDDHIST ICONOGRAPHY, etc., etc.



1928 Oriental Institute Baroda Published by Benoytosh Bhattacharyya at the Oriental Institute, Baroda on behalf of the Government of H.H. the Maharaja Gaekwad of Baroda.

> Printed by P. Knight at the Baptist Mission Press, 41, Lower Circular Road, Calcutta.

> > Price, Rs. 9.

### PREFACE.

The second and the concluding volume of the Sādhana-mālā is now presented to the public as No. XLI in the Gaekwad's Oriental Series. The first volume published in 1925 contains 170 Sādhanas while this embodies 142 making a total of 312 Sādhanas. These are all short works of Tāntric authors the names of whom in some cases only are known, while in others they are not known. This volume contains in accordance with our promise an introduction dealing with the problems connected with Vajrayāna and a general index.

The second volume opens with a series of Sādhanas (Nos. 171-190) devoted to the worship of Kurukullā in a variety of forms. Kurukullä is followed by Usnīsavijayā (191), Sitātapatrā (192), and Vajracarcikā (193). Then come the five great protectresses, or Pañcamahārakṣā deities as they are called, beginning with Mahāpratisarā, to whom three Sādhanas (194-96) are ascribed. She is followed in quick succession by the other great protectresses, namely, Mahāmāyūrī (197), Mahāsāhasrapramardanī (198). Mahāmantrānusārinī (199), and Mahāsitavatī (200). These deities are very popular even now in Nepal and every devout Buddhist is required to keep a MS of Pañcaraksā in which directions to worship these goddesses along with their appropriate Mantras are given. The next Sādhana (201) is also devoted to the Mahārakṣā deities, but this is in a shorter form than the one that comes after under No. 206. The intervening Sadhanas are ascribed to Mahāpratyangirā (202), Dhvajāgrakeyūrā (203), Aparājitā (204), and Vajragāndhārī (205). Three Sadhanas are then reserved for the worship of Vajrasrnkhalā (207-09). Her Sādhana is followed by

VI PREFACE.

one of Dhvajāgrakeyūrā (210), and two of Usnīsavijavā, one in prose (211) and the other in verse (212). (Vasudhara the consort of Jambhala comes next and the popularity of the goddess is shown by the attribution of no less than four Sadhanas (213-16) to her worship. Vasudhārā is closely followed by another most powerful and popular goddess known as Vajravārāhī who forms the subject-matter of an authoritative Buddhist Tantra. No less than eleven (117-127) Sādhanas are attributed to Vajravārāhī who is recognized also by the names of Pariñāloka and Jvālāmukhī when worshiped in different Mandalas. Nairātmā, an emanation of Aksobhya, then appears and to her four Sādhanas (128-131) are ascribed. Vajrayoginī the next goddess is also a powerful and awe-inspiring deity, and she is the subjectmatter of an authoritative Buddhist Tantra known as the Vajrayoginītantra: to her worship there are seven Sādhanas (132-138) in the Sādhanamālā. Then follows a series of Sādhanas devoted to the worship of Heruka who is probably the mightiest god in the whole pantheon and is the subject of a popular Tantra entitled the Herukatantra. Heruka is conceived in a variety of forms and to each of these forms several Sadhanas are attributed. Mahāmāya or the four-faced and the fourarmed Heruka has two Sādhanas (239-240); the twofaced Heruka with or without the Sakti has nine (241-249); while Vairadaka or the three-faced and six-armed Heruka, who is also called Saptāksara, because of the seven-syllabled Mantra ascribed to him, has the two next Sādhanas (250-251). The two subsequent Sādhanas (252-253) deal with the processes of  $B\bar{a}hyap\bar{u}j\bar{a}$  (external worship) and Hastapūjā (worship with hand) of Cakrasamvara a form of Heruka who is so called when he takes the Sakti Vajravārāhī; the union of the two is the subject matter of the Cakrasamvaratantra. The next Sādhana (254) is devoted to the

worship of Buddhakapala who is none but Heruka himself with four arms and represented as united in Yoga with his Sakti Citrasenā. This also is the subject-matter of vet another Tantra by name Buddhakanālatantra. last Sadhana (255) in the Heruka series is again devoted to the worship of Cakrasamvara or Heruka who is associated with his Sakti Vajravacaha. Sadhana (256) gives four one-syllabled Mantras and explains the results obtainable therefrom. come Vajrahunkāra (257) and Mahābala (258) to each of whom one Sadhana is ascribed. To Hayagriva, also called Paramäśva, no less than three Sādhanas (259-61) are ascribed, while the two subsequent ones Trailokyavijaya (262) and Vajrajvālānalārka (263) get only one Sadhana each. Several Sadhanas, then follow for the worship of a rather fearful but popular deity named Bhūtadāmara (264-67) who in his turn followed by another popalar Vajravāna deity known as Yamāri or Yamantaka with a red or blue form: to the latter no less than thirteen (268-280) Sādhanas, some in proseand a large majority in verse, are devoted. The deity who follows next is Vighnantaka and is cather unfortunate to get only one Sadhana (281) squeezed in between a Sadhana of Yamantaka and his Balimantra (282). Maitreya the future Buddha to whom only one Sadhana (283) is given shows vividly the apathy displayed towards this mighty personality of primitive Buddhism by the Vajrayānists. The case of Jambhala the god of wealth, however, is different, and the eagerness with which this Buddhist Mammon was worshipped is indicated in the sixteen Sädhanas (284--299), some in prose and others Then follow in eloquent verse, contained in the book. seven Sädhanas (300-306) for the worship of a fierce god Mahākāla who is also conceived in a variety of forms. Mahākāla is followed by Ganapati who, though original nally Hindu, readily found a place in the Vajrayana

pantheon; to him one Sādhana is awarded. Rāja Tārā comes next (308) and the subsequent Sādhana (309) contains a panegyric of the same goddess. She is followed by Pītha Tārā in one Sādhana (310), while the next (311) gives the Mālāmantra of the same deity. The last Sādhana (312) in this volume and in the Sādhanamālā is ascribed to Mahāhāla whose Maṇdala with all attendant deities is described in detail.

This volume presented the same peculiarities of language as the previous one, but the work of editing the present volume was rendered more difficult, as for the most part we had to depend on the worst MSS among the lot. The Sādhanamālā itself is difficult and when handicapped with very incorrect MSS the difficulties are naturally augmented. This is one of the reasons for the delay in bringing out the present volume and for its imperfections. Only two examples are here quoted as specimens showing the difficulties of the editor in arriving at a correct reading especially without the help of Tibetan Lamas or the voluminous Tangyur. While editing Sādhana No. 165 two readings offered themselves as बादौ वक्षधरस्ततः पिचुयुगात् etc. and बादौ पक्षधर., and it was a problem to choose one from the two as both appeared to be quite in order. It took us a few days before we could arrive at the correct reading as चन्नमरः and reject the reading वच्चरः as incorrect. can be seen that the Sloka in question represents a Mantra of Vajravīņā Sarasvatī: Om Picu Picu Prajñāvardhani Jvala Jvala Medhāvardhani Dhiri Dhiri Buddhivardhani Svaha. The words व्याप and पताप therefore stand for the symbol \* in the beginning of the Mantra before Picu. Vajradhara is either the Adibuddha or the Dhyani Buddha Aksobhya who has the Vajra as the recognition symbol. Now both Vajradhara and Aksobhya originate from the Bijmantra (germ-syllable) Hûm. Therefore the reading 'Vajradhara' becomes out of the question as the first symbol of the Mantra above stated is Om and not Hûm. But who is this Cakradhara (holder of the disc)? The disc as might be remembered is the recognition symbol of Vairocana whose other name—and it is a rather peculiar one—Cakradhara, is here given in order to conform to the exigencies of metre. Now when we turn to the Advayavajrasangraha (p. 41, 1. 8) we find sa the germsyllable of the Dhyāni Buddha Vairocana, and thus one query is settled.

The other is also quite peculiar. In a Sādhana (No. 296) for Jambhala we meet with a passage where all the three available MSS present the preposterous reading पायाद भगवन्तं भगवतीतिभीतं। In this there are two letters in excess of those required by the metre. presented what seemed to us in the beginning an unsurmountable difficulty but ultimately we solved it in the following manner, and we do not know whether our solution is correct or incorrect. The copyists especially the modern ones in Nepal have certain bad habits, one among them being the introduction of the letter a between a and व making, for instance, भवनां as भगवनां । In the present passage depending as we did on their bad habit the two π letters were omitted; and as w is often written as a the letters ॰ तीति॰ were changed into ॰ भीति॰। This gave us a little more intelligible passage as पायाद भवनां भवभौतिभौतम्, "May he protect you who are afraid of the horrors of rebirth."

Before closing this Preface we have to express our gratitude to a number of distinguished persons and scholars. Our grateful thanks are due first to His Highness the Maharaja Sir Chandra Shamsher Jang Bahadur Rana, Prime Minister of Nepal for kindly lending us a beautiful and well-written MS of the Sāchanamālā from the

Darbar Library; to Sir Philip Hartog, Kt., M.A., C.I.E., for kindly procuring a rotograph copy of an invaluable pain-leaf MS from Cambridge; to Sir John Marshall W., Ph.D., D.Litt. Messrs. R. D. Banerji, M.A. and N. Dikshit, M. .. , three officers of the Archeological Department for applying us with photographs which are reproduced in the introduction; to Mahamahopadhyava Dr. Haraprasad Shastri of Calcutta for help rendered to us in many directions; to Dr. S. K. Das of Ducca for helping us in collation; and Mr. N. K. Bhattasalt, M.A. of the Dacca Museum for allowing us to reproduce some of his photographs in the present edition. We continued to receive the same generons and ungrudging help from our esteemed assistant Pandit Lalchand Bhagwandas Gandhi as in the first volume, in proof reading and in valuable suggestions. Another assistant Mr. Mahadeva Ananta Joshi prepared the index for which we record our cordial thanks.

EDITOR.

BARODA, 8th July, 1927.

### INTRODUCTION.

### § 1. Magic in ancient India.

The belief that man is able by his exercise to control the unseen powers and force them to act in accordance with his own will has been prevalent in countries and in all times. This is by far the most primitive belief of humanity and on this perhaps rests the mighty foundations of science, religion and magic Magic may be said to be present whenever power over the unseen is believed to be inherent in some meaningless ritual; and such belief becomes a religious concept when the seat of power is considered to be resting outside the sphere of man's deliberate control. Magic in the opinion of the leading anthropologists must necessarily be false and barren, for were it ever to become true and fruitful it would no longer be magic but science. Magic on analysis resolves itself into a mistaken application of the laws of the association of ideas by similarity and contiguity. Legitimately applied these same principles yield science and illegitimately applied they yield magic. We can see therefore that between science and magic there exists a very thin veil, and we can venture to suggest that from magical speculations primarily science springs into existence. The fundamental difference that seems to exist between science and magic is that while in science we always get the expected result from a given cause, magic either fails to show any results or shows them only occasionally. Religion is opposed to both magic and science because it is dependent on the assumption that the course of nature and human life is controlled by personal or hypothetical beings superior to man.

<sup>1</sup> See Hasting's Encyclopaedia of Religion and Ethics : article on Magic .

Belief in magic is another name for superstition. If materials were available this superstition could be traceable right up to the beginning of the creation; and superstition exists now in more or less aggravated form in almost all civilized countries. Superstition may therefore be called the basic weakness of the human race. India is therefore no exception, and the three principal religions of ancient India, Buddhism, Jainism and Hinduism alike shared belief in magic. In India the course of the development of magical conception can be traced through a continuous literature without a break for over three thousand years, and the different phases of development find expression in the Rgveda, the Brāhmaus. Atharvaveda, Kalpasūtras, Dharmasūtras, Purānas, the Tāntras and the Pāñcarātras.

Rebellion against Nature on the part of the Indians of hoary antiquity is manifest in two diametrically opposite ways; they will please her, pacify her, coax her and This has been obtain from her their own necessities. more or less the attitude of the Vedic Arvans towards Nature; when the desired results were obtained they were attributed to the mercy of the gods who are none but the manifestation of Nature herself: in case of failure they could do nothing but to offer further panegyrics or oblations with a view that they may be pleased ultimately to grant their desires. But in the event of their prayers not being granted attempts were made to coerce Nature by rituals, sorcery and necromancy. These first made their appearance in the Atharvaveda which though popular among one section of Hindu community, continued, nevertheless, to exercise its influence, and culminated in the full-fledged magical system of the Tantric age. Even Kautilya recommends to the king to seek the help of magicians to avert calamities to the State. The Puranas abound in stories relating to the

success of magic. Later on Śukrācāryya warns the kings not to trifle with those who handle Mantras and Tantras. But at no time in the history of India did the Indian mind display more symptoms of disease verging almost on lunacy than was shown during the mediaval period, especially from the latter part of the seventh century down to the advent of the Muhammadan power in India. period of Indian culture may justly be called the period of Tantric culture or more properly the Tantric Age. their attempt to coerce Nature the Indians of mediæval times brought ruin on themselves as if by reaction. They grew over-enthusiastic over what they thought to be psychic culture, and went on with their multifarious practices for training their mind and for developing psychic power, with ceaseless regularity and devotion. During this Tantric Age, practically nothing but Tantras and works on allied subjects were committed to writing. This literature assumed gigantic proportions with the contributions of two mighty religious sects of India, and they wove round them a veil of nefarious awe and mystery. The extent of the literature created by them can be gauged by the fact that only a nominal catalogue of all Tantric works of the Buddhists translated into Tibetan alone comprises three big volumes. (The influence created by the magicians of the Tantric age is even now paramount in India, and throughout the length and breadth of this country people are steeped in supersti-The mighty Western civilization has not been able to lift this veil of superstition from the Indian mind during the century and a half of British administration. The magicians of the present day, however, do no longer wield that sort of magical power which their ancient confrères are believed to have done in the past, but nevertheless they are capital of the old reputation of Tantrism, and because the Indian people are very superstitious an extraordinarily large number of Tantric impostors and vagabonds are allowed to live on public charities. They wear a mystic dress and talk in a mystic manner calculated to mystify the hearers. Superstition has such a stronghold on the Indian mind that it will readily believe in an absurd story if it is connected with a Sadhu, or a temple or a god, or in a highly imaginative and magical story, rather than in an actual happening which may be a little outside every day experience. It is impossible to say indeed whether the literate or illiterate people are more superstitious but there is no gainsaying the fact that the womenfolk as a class are superstitious to an extent hardly conceivable.

Magic as it finds expression in the Tantric literature of India has some unique features unlike similar literature in other countries. Whatever was best, ennobling and beautiful in ancient India, in the Pre-Tantric age, was incorporated by the Tantras. Tantric literature contributed a great deal to such pseudo-sciences as Astronomy, Astrology, Medicine, Alchemy, Chiromancy, Horoscopy, Divination and Prognostics. It is admixture of religion, philosophy, science, superstition, dogmas and the five Makaras. It is a pity this wonderful literature in which is locked up the cultural history of India during the whole of the Tantric age has not received adequate attention from scholars engaged in Indological research. Some partial exploration of the Hindu Tantras has indeed been made in the recent years but the literature of the Buddhist Tantras has been greatly neglected and left alone. Let us therefore—the Sādhanamālā being a Tantra-devote our attention to this branch of Indian literature and try to find out what light the study of this and other cognate works throws on the condition of India and Indians of the Tantric Age.

### § 2. The Tantras.

Both Hindus and Buddhists were alike prolific writers of Tantras and the literature extant on them is wonderfully extensive. One of the reasons why the word 'Tantra' cannot be defined but can only be described is because of the fact that an astonishing number of subjects come within its purview, not to speak of its own numerous subdivisions. The Buddhist Tantras in outward appearance, are similar to the Hindu Tantras but in reality there is no similarity between them neither in subject-matter, nor the philosophical doctrines embodied in them, nor in religious principles. This is not to be wondered at since the aims and the objects of the Buddhists are widely different from those of the Hindus. It is difficult to determine when and under what circumstances the word 'Tantra' came to be employed in the sense in which it is used in this literature, nor is it possible to trace the origin of the Tantras or the people who first introduced them. any careful student of Sanskrit literature it will be evident that when the magical practices become extremely popular with one section of the Indian population, the other section takes them up and incorporates them in its religion, mostly in a modified form so as to suit its own requirements and tenets; and this process of emergence and relapsing goes on continually. The Vedic sacrifices as performed by the orthodox Brahmanic society in the very earliest times attracted a large number of converts on whom the orthodoxy laid down its foundation, and it can very easily be imagined from what we find now that people in those days looked upon these sacrifices and the Brahmins performing them with superstitious awe and reverence. sacrifices were at one time very popular, especially in the pre-Buddhistic period, and as a matter of fact, no undertaking of any consequence was hazarded without

a sacrifice immediately preceding it. Sacrifices were performed mostly for obtaining happiness in this, the next and future lives. The results of these sacrifices could never be ascertained with scientific regularity, and it appears therefore all the more strange that sacrifices even at the present day should be so popular in Southern India, especially, in Travancore, and that we should hear even now of sacrifices being performed on a gigantic scale and at enormous cost. Buddhism came in when sacrifices were the order of the day and when numerous animals were immolated and eaten in monster assemblies. In Aśoka's time also we find sacrifices and the free use of meat in the assemblies very popular. That the very first of a long series of rock edicts of Aśoka should deal with the stoppage of such assemblies displays the great influence sacrifices with their cooked meat exercised on the minds of the Indian people. On the dismemberment of the Maurya Empire, the sacrifices prohibited by the great Buddhist Emperor revived with great vigour under the Samavedi Sungas, and two sacrifices were performed on a grand scale in the very capital of the king who insulted the orthodox sacrifice.

Though Buddha was antagonistic to all sorts of sacrifices, necromancy, sorcery or magic¹ he nevertheless is credited with having given instructions on Mudrās, Maṇḍalas, Yogas, Tāntras, etc., so that prosperity in this world, by virtue of these, could be attained by his less advanced disciples who seemed to care more for this world than for the Nirvāṇa preached by him. India in Buddha's time was so steeped in superstition that any religion which dared forbid all kinds of magic, sorcery and necromancy would hardly be able to withstand

<sup>1</sup> See for instance Brahmajālasutta (in Digha Nikāya) where Buddha condemns all kinds of 'Vijja's' which are tiracchāna' or crooked. In pp. 9 ff such kinds of knowledge are enumerated and condemned.

popular oppositions. A clever organiser as the Buddha was, he did not fail to notice the importance of incorporating magical practices in his religion to make it popular from all points of view and thereby attract more adherents,1 though it does not appear that he himself ever believed in their efficiency. So long we were ignorant about the Buddha's attitude towards the Tantric practices excepting a few meagre references in Pali literature and were unable to determine the time of their introduction in Buddhism but Santaraksita and his disciple Kamalasila brought out this connection very forcibly in the Tattvasangraha and its commentary, stating fully the reasons which made the Buddha to incorporate them in his system.2 The Tantras and Mantras have been practised by the Buddhists since the time of the Buddha, but unfortunately we do not possess any connected account of them except a few works on the Dharanis which were translated into Chinese early at the beginning of the Christian Era. These Dhāraṇīs are only unmeaning strings of words which are said to confer great merit when muttered repeatedly for a number of times. Then comes the worship of Buddha in the Prajñāpāramitā with all the paraphernalia of worship such as we find in Tantric worship for obtaining worldly happiness. Then follows the different recensions of Prajñāpāramitā,

यतोऽभ्युदयनिष्यत्तिर्यतो निःवेयपस्य च । स धर्म जन्मते नादक् सर्वे रेव विन्नज्ञवेः ॥ तदुक्तनम्बचोनादिनियमादिभियन्कृतात् । प्रक्वारोग्येनिमुमादिदश्यमीऽपि जायते ॥

Kamalasila adda-तैन भनवतीक्षयाची सम्बद्धीतादिनियमचेति विग्रदः। योगः वताचिः। वादिक्रकेन सुप्रामचकादिपरिषदः।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A clear proof of this is to be found in his doctrine of *Iddhis* which were obtained by the more advanced disciples. The means of attaining *Iddhis* or *Iddhipado* are also indicated. The number of Iddhipādas are four. Viz., Chando, Viriyam, Cittam, Vimamsé. *Pali Dictionary*, p. 157. In *Cullavaga* V. S. Buddha condemns Bharadvāja for wantonly showing his miraculous power for a bowl of sandal wood.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tativasangraha, p. 905-

its Sūtra, Hṛdayasūtra, its Dhāraṇī, the recitation of all of which confers the benefit of reading the whole of the *Prajñāpāramitā*.

Side by side, the Pauranic literature attracted a large number of people by their wonderful stories holding out a promise of an award of merits to be gained by hearing the Puranas and practising the rites and observances recommended therein and worshipping the gods described in them. The Puranas in a very popular form continued vigorously to wield their influence on the minds of the superstitious people of India right up to the time of the Muhammadan conquest and after that in a more or less acute form up to the present The flood of the mighty Western zation may generally be held responsible for the total annihilation of public discourses on the Puranas and allied literature in many parts of Eastern India; the same forces are now at work everywhere in other parts of India also.

Moreover, the conception of gods and goddesses in the Pauranic literature was so very attractive that the Buddhists in later times could not help incorporating the idea of godhead in their religion; and when they actually did this they deified all important personalities of Buddhism, together with the deification of a large number of Buddhistic ideas and philosophical concepts along with a few purely Hindu gods such as Ganesa, Sarasvatī, etc. The Buddhists busied themselves with producing a variety of literature on the Tantras, and during the Tantric age thousands of works were written. These works were readily transmitted through the Himalayan passes to Tibet, Mongolia, and thence to China and Japan and influence made a large section of the population these countries believe in gross magic and superstition. The Tantric works, especially of the

Buddhists, whose originals in Sanskrit are lost, are now preserved in translations in the pages of the Tibetan Tangyur. The developments on Tantra made by the Buddhists and the extraordinary plastic art they developed did not fail again to create an impression on the minds of the Hindus, and they readily incorporated many ideas, doctrines and gods, originally conceived by the Buddhists in their religion and literature. The bulk of the literature which goes by the name of the Hindu Tantras arose almost immediately after the Buddhist ideas had established themselves, though after the Tantric Age, even up to the last century, Tantric works were continued to be written by the Hindus.

Having thus given a survey of the history of Tantric literature and the mutual interchange of ideas. doctrines and concepts in this branch of literature, we will now proceed to give a definition or rather a description of what is ordinarily meant by the word 'Tantra.' Many scholars have tried to show what the Tantra contains, but each and every one of their descriptions are partial and insufficient; they are bound to be so because the writers of Tantras were most erratic, and never followed any definite plan. Moreover, the definition which holds good in the case of the Hindu Tantras is not found adequate when applied to the Buddhist Therefore the definitions of branch of this literature. Tantra as given by critical students are not unlike the description of an elephant given by a number of blind men.

The Hindus will not call any work a Tantra which does not include the following subjects among many others, for instance, the stories of the creation and the destruction of the world, the mystic charms, a description of the abode of the gods, and of holy places, the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hindu goddeses like Mähäejaatärä, Chinnamastä, Käli, etc., were originally Buddhist. See Infra.

duties of men in the four stages of life and of the position of the Brahmins, a description of the abode of ghosts and other nocturnal beings, of the mystic figures. the origin of magicians and celestial trees, of the position of the stars, and discourses on old stories, meanings of technical terms, description of vows and observances. distinctions between purity and impurity, enumeration of the characteristics of males and females, account of the duties of the king, the customs of the age, and of the rules of law and of spiritual subjects,1 The Hindus distinguish this Sastra from two others of a similar kind which go by the names of Agama and Yāmala. They treat of certain subjects which are not covered by the description of the Tantra given above. The Agama to be called an Agama must include besides the stories of the creation and the destruction of the world, the mode of worshipping gods and goddesses and the way of obtaining perfection and Purascarana (repetition of Mantra according to a definite number) of mystic charms, the practice of six cruel rites and four kinds of meditation and austerity.2 The literature

ममय प्रतिसर्गय सम्मिनियं रव च !
देवतानाच संस्तानं तीर्यानाचेव वर्षनम् ॥
तथैवायमधर्मच विप्रसंस्ताननेव च !
संसानधेव भूतानां यन्त्राचाचेव निषयः ॥
उत्पत्तिविवधानाच तक्यां क्यासंजितम् ।
संसानधेव भूतानां यन्त्राचाचेव निषयः ॥
उत्पत्तिविवधानाच तक्यां क्यासंजितम् ।
संस्तानं व्योतिवधिव पुरावाक्याननेव च ॥
कोपस्य कयनचेव वतानां परिभावचम् ।
श्रोचागोचस्य चाष्यानं चास्त्रानं नरकाचाच ॥
सरचक्रस्य चाष्यानं क्योपंगयेव स्वच्यम् ।
राजधमी दानधमा युगधमंस्त्रचैव च ॥
व्यवदारः कथ्यते च तथा चाध्यात्रवर्षनम् ।
द्रायादिस्वचिर्युक्तं तन्त्रमित्यभिधीयते ॥

मञ्चलपादुम, art. on तथा। वृद्धि प्रचयसेव देवतानां यथार्थनम् । साधमधेव मर्व्यापा पुरयरणमेव च । बद्धतमेसाधमधेव धामयोगयनुर्विधः। सप्तिकंचियेर्युक्तं चामसंतिद्द्विधाः॥ सम्बद्धसम्बद्धा, art. on त which is known as Yāmala contains an account of creation, astronomical speculations, daily ceremonies, the order of ceremonies, aphorisms, division of the four castes and various sub-castes and of the customs and manners of the time.

The characteristics of Tantra, Yāmala, and Agama are given in almost every important Hindu Tāntric work. The definitions are not all alike and rarely give a complete idea, and all the definitions taken together will not suffice to give a true account of the entire contents of this enormous literature. In the definition given above it will be seen that speculations on alchemy, medicine, divination, astrology, horoscopy and many similar pseudo-scientific subjects are not included in it though they frequently make their appearance in Tāntric literature.

Similar features present themselves in the Tantras of the Buddhists and, the range of the numerous subjects treated of in this literature will be evidenced by the two volumes of the Catalogue of Tibetan Tangyur in the 'Bibliothèque Nationale' in Paris so far published by To understand the bulk of the Tantric P. Cordier. literature of the Buddhists we must first take into account that it is distributed among the three grand divisions into which later Buddhism was divided, namely, the Vajrayāna, Sahajayāna, and Kālacakrayāna. Besides these there were other minor Yanas with no marked individuality, such as the Tantrayana, the Bhadrayana, etc., which may be said to have originated from the Vajrayana, the principal Yana among the three mentioned above. Moreover, we must also consider the

ष्टिय चौतिनाक्यानं नित्यकत्यप्रदीपनम् । क्रमधूषं वर्षभेदी जातिभेद्वचैव च ॥ सुत्रथनेय एंक्सानो धानकस्वादवचयम् ।

numerous divisions of each of these three powerful Yānas and many less powerful systems in all of whom the Buddhist Tāntric literature showed its great interest. The Tāntric literature was mainly written by the Vajrayānists called Vajrācāryyas, and the Siddhas whose number is reputed to be eighty-four.

### § 3. Origin and Development of Vajrayana.

The Buddhist Tantras belong more properly to Mahāyāna and not Hīnayāna with its subdivisions of Śrāvakayāna and Pratyekayāna, though it is quite possible that their followers had also some sort of magical practices current amongst them.1 The Sādhanamālā seems to lead us to infer that the Tantras were a development of the Yogacara school which evolved out of the Sünvavada of the Madhyamakas; but the form or the branch of the Mahāyāna that was directly responsible in this matter seems to be a tertium quid which is known as Vajravāna, and about which very little is known to the students of Buddhism. The Sādhanamālā belongs to the Vajrayana proper and throws immense light on the aims, objects and practices of the people professing this peculiar religion; we shall therefore attempt to give a connected account of Vajrayana which we have been able to piece together from the Sādhanamālā and other Tantric texts discovered by us.

In the Sādhanamālā, the word Mahāyāna occurs twice and from these references we can assume that the

<sup>1</sup> In Mahāvagga SBE vi, 34, 1, 2 we read of the magical powers of the whole family of a layman, and of special Iddhis obtained by more advanced Buddhists by the practice of Iddipādas (v. 1, 5, 7; vi, 15, 8). We read also of the Bhikkhus carrying bowls made of human skulls and carrying odd bits, bones and dirty water. (Cullavagga v, 10, 2, 3). In the Brahmujālastīta there is a long list of superstitious and magical practices which must have been then in existence (P. 9ff).

<sup>2</sup> P. 4, अवायानाज्ञ परिवीयते ; P. 225, धर्मे शर्च अच्छानि समय स्वायानाम् ।

Tantric religion was only an outcome of Mahāyāna and that the Vajrayāna acknowledged its suzerainty. The Mahāyāna in the opinion of the Vajrayānists is coextensive with what they called Dharma' which they considered as eternal and to which was given a more important place in later Buddhism, than was assigned to Buddha himself. The word Śūnya occurs almost on every page in the present work, but, so far as it can be ascertained, this Śūnya does not represent the Śūnya as conceived by the Madhyamaka school and which is defined as:—

बस्तिनास्तितदुभयानुभयच्तुब्बोटिविनिर्मृतं यून्यरूपम् 2। or, in other words,

न सद्वासद्व सदसद्व चाप्यनुभवात्यकम् । चतुष्कोटिविनिर्मुक्तं श्रून्यं माध्यमिका विदुः ॥%

To the Mādhyamakas both the subject and the object are Śūnya in essence; there is no reality either of the mind or of the external world. Obviously, this is a position which is not desirable for the Vajrayānists because to them a positive aspect in the Vijñāna is absolutely necessary. Moreover, the Mādhyamaka school is not referred to anywhere in the book except in one place where it is in the form of an epithet, Mādhyamakararach, to one of the authors of the Sādhanas, namely, Dharmākaramati. But if the Sādhana is analysed ample evidence will be found to prove that it belongs more to Yogācāra than to Mādhyamaka. The word Yogācāra occurs in the Sādhanamālā twice only but the Vijñānavāda as formulated in this school of thought

¹ Sādhanamālā, p. 225—वर्षे शर्षं बद्धामि समग्रं महायानम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sarvadarvanasangraha, p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Advayavajrasamgraha, p. 19, ll. 21-22. (G.O.S. edition No. XL.)

<sup>4</sup> P. 210-सस्य द्वारविधि वस्त्री योगाचारानुसारतः।

P. 481-सन्ततन्त्रादिविदशी योगाचारचनः कचित्।

is explained in many places in the book, and this leads us to infer that the Vajrayāna is a direct development of the Yogācāra school and the Vijñānavāda it inculcates.

The word Vajrayāna occurs twice in the Sādhana-mālā and it is characterised as 'the path which leads to perfect enlightenment' or what they call in Sanskrit Anuttarasamyaksambodhi. Vajrayāna literally means the 'adamantine path' or vehicle, but its technical meaning is the "Sūnya Vehicle" wherein Sūnya is used in a special sense to represent Vajra. The reason why Sūnyatā is called Vajra is given in the undernoted couplet:

### दृढं सारमसीशीर्थमक्त्रेशाभेश्वलक्ष्यम्। बदान्ति बनिनाशि च सून्यता नश्मुकाते।

"Śūnyatā is designated as Vajra because it is firm, and sound, and cannot be changed, cannot be pierced, cannot be penetrated, cannot be burnt, and cannot be destroyed."

The Mahāyānists differ from the Hīnayānists in several important points, though for both of them the realization of Sūnyatā which leads to the cessation of sufferings is imperative. But the methods followed by the two branches of Buddhism are widely different, if not altogether antagonistic. The Hīnayānists are very keen on obtaining liberation for themselves by their own efforts, without looking into the condition of suffering humanity. They obtain Nirvāṇa, and freedom from sufferings and the consequential repetition of births and rebirths, and virtually an extinction of self altogether. But it must be remembered that even if they are able to

<sup>1</sup> For instance, p. 73, पाद्मपादकिनमुंत्रं भावयेत् द्वानसायसम्; pp. 98-4, सती विश्वं चित्तसार्व पाद्मपादकविविकितं..; p. 146, विद्यप्तिमार्व च विद्यानुकामकस्य, etc.

६ P. 225, स्वीत्रसमुत्तरसम्बद्धस्योधिमार्गमात्रयासि यदुत वक्तवालम्; p. 431, स प्राप्नीत्यचिराद्वीधि वक्तवालप्रवर्तनीम्।

<sup>3</sup> Quoted from Yogaratnamālā in the Bauddha Gān O Dehā, p. 8. Also from V vjrašekhara in Advayavajrasamgraha, p. 23, ll. 23-4.

gain Nirvana they cannot know the perfect truth or remove the veil which conceals the transcendental truth, nor can they impart the knowledge of salvation to others.

The Mahāyānists on the other hand do not care for their own salvation; they are more solicitous about the deliverance of their fellow creatures who are in the grip of constant suffering than about their own. They are not afraid of the Samsāra or the cycle of birth and rebirth in the same sense as the Hinayanists are, but they are always ready to undergo any troubles and sufferings if these lead even in a small measure to the spiritual uplift of all beings. Their compassion for the sufferings of humanity actuates them to renounce their merits or even their salvation; but they are able thereby to remove the veil covering the transcendental truth and become omniscient. This ideal of a Mahāvānist finds! expression in the Karandavyūha where the example of Avalokiteśvara Bodhisattva is set up, who refused to accept his Nirvana, though fully entitled to it, until all creatures of the world were in possession of the Bodhi knowledge and obtained freedom from the worldly miseries.2 They therefore keep their chain of Vijñāna ever active for the benefit of all. It is said that the Mahāyānist, or more properly a Bodhisattva, obtains omniscience only after he has crossed the ten Bhumis such as are described in the Daśabhūmika Śāstra.

This then may be considered the goal of every Bodhisattva and can be obtained either by following the tenets of the Sūnyavāda or the Vijnānavāda. The Mādhyamaka theory of Nirvāna is Sūnya or a state

V. B. Bhattacharyya: Foreword to the Tatteasangraha (G.O.S. No. XXX)
P. xlvii ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 88mMcmi's Edition, p. 21—था(ता ?)वहवस्रोकितेयरस्य वीधिषणस्य इत्प्रतिज्ञा मिर्पूरिता अवित सर्वप्रकाः पर्वेदुःचेश्वः परिमोक्तिताः थावहनुत्तरायाः(यां?) प्रस्यव-प्रकाशि व प्रतिदाधिकाः श्ववित ।

about which neither existence, nor non-existence, nor a combination of the two nor a negation of the two can be predicated. But in Yogacara which seems to be only a later development of the original Sunyavada the element of Vijnana or a positive element is present in addition to Sunva or the Nairatmya or non-Ego. The Bodhi mind is a chain of Vijnana which is changing every moment. the Vijnana of the previous moment giving rise to the Viinana of the next moment with the same memory, quality, conformations, etc., and this process goes on until the Vijnana attains either omniscience or extinction or Nirvana after having eliminated all impurities.1 But once omniscience has been attained the chain of consciousness will not strive further for Nirvana (extinction) but will engage itself in the spiritual uplift of all beings: it can only get rest or extinction when the whole world is delivered.

Now this is the sort of Nirvana to which the Vijnanavadins will lead their followers. In this Nirvana. as we have already pointed out, there are two elements: Vijnāna and Sūnva. The Vajravāna which is the direct outcome of the Vijñānavādin school introduced a new element, or the element of Mahāsukha or 'eternal bliss' and happiness. It introduced further the theory of the five Dhyani Buddhas each presiding over one of the five Skandhas or 'elements,' and formulated the theory of Kulas or families of each of the Dhyani Buddhas emerging out of them in times of need. It introduced the worship of Saktis in Buddhism for the first time, and a host of other things including a large number of gods and goddesses, their Sādhanas, panegyrics, etc. Let us now try to trace the origin of this new type of religion by a reference to all available materials.

<sup>1</sup> Tauvasahgraha (G.O.S.; No. XXX), p. 75—तसाचाविद्याया चौतावाचाद्यमर्थ-तसच्योत्पादत्रमेव वपनमाकरियुदचानधनानोद्याद्यवर्गप्राप्तः।

Tārānath is probably right in saying that Tāntrism existed from very early times and was transmitted in the most secret manner possible from the time of Asanga down to the time of Dharmakirti. Asanga who was a hrother of Vasubandhu (280-360) must have flourished in the first half of the 4th century, and Dharmakirti. who is not referred to by Hiuen Thsang but is referred to by I-Tsing very probably belonged to a period between 600-650 A.Q. So it can be seen that during a long period of nearly three hundred years Tantrism was handed down from Gurus to disciples in the most secret manner possible before its followers could swell in number so as openly to declare themselves; and it seems quite possible that Saraha, Nāgārjuna, Luipāda, Padmavajra, Anangavaira and finally Indrabhūti were the chief masters to boldly and publicly preach their doctrines and exhort people to follow their tenets and practices, though the names of some other Gurus are also heard in the period intermediate between Asanga and Dharmakīrti

It is indeed very difficult to point our finger to the scripture from which Tāntrism drew its inspiration; but a perusal of Padmavajra's Guhyasiddhi, a grossly Tāntric work, leads us to infer that it was the Guhyasamāja which was regarded as the most authoritative work of the school. Padmavajra not only advocates the doctrines, tenets and theories embodied in the Guhyasamāja in all matters but also gives a succint digest of the work which he designates Śrīsamāja in his treatise. Other writers also, for instance, Indrabhūti in his work en-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Täränätha's Geschichte, p. 201.

<sup>2</sup> For instance—तस्त्रीमा न सिधान जीवेंत्रस्तिः पि । सिद्यम्ति तस्त्रसंयुक्ताः सर्वेषेव वि निर्मखाः ॥ साधका भावनाश्यक्षा निर्मुक्ताः सर्वेषस्यैः । तथ तस्त्रं खितं तस्त्रे त्रीयमाजे परिस्तुटम् ॥ (Oriental Institute MS 13,124, fol. 4.)

titled the Jñānasiddhi acknowledges the Guhyasamāja as a work of great authority and gives a summary of some of the chapters and topics dealt with in this work.1 Thus it appears to us quite probable that this was the original work from which Tantrism drew its inspiration. It is believed to have been delivered in an assembly of the faithful by the Sarvatathagatakavavakcitta. work which is written in the form of a Sangīti is considered as highly authoritative, even now, amongst Vairayanists and is regarded as one of the Nine Dharmas of Nepal.2 This is probably the first work of the Tantra school, and Asanga quite conceivably may have had something to do with it, as it is commonly believed that the Tantras were introduced by him, from the Tuşita heaven where he was initiated in mysticism by Maitreya.3 But of course, this view cannot be said to be definite, or to be based on sufficiently strong evidence, and it is very doubtful whether we will ever be in a position to trace the origin of the Tantra in the most precise manner possible.

It cannot be denied that in the very beginning of early Buddhism and even when Mahāyānism sprang up in later times, a very strict discipline was enjoined on the followers of the faith. On the Bhikṣus the rules were very strictly put into operation; for instance, they must not have anything to do with women, must not take any food that is forbidden. Wine, flesh, fish, appetisers and many similar objects of enjoyment were specially forbidden. The rules were indeed good and

Here the Tantra is characterised as Srisamājottara, meaning probably the Second Part of the Guhyasamāja. The Jūānasiddhi is in the course of publication in G.O.S.

<sup>2</sup> Bendall : Catalogue of Buddhist Sanskrit MSS. p. 70.

See for instance, Waddel: Lamaism, p. 128. Evidence of Hindu Tangras also favours the theory that the Tantres were imported from intende. See Nov. Catalogue, Vol. II, Preface, p. xviii.

were very attractive in the time of Buddha but inasmuch as they were unnatural their followers could be expected to follow them only for a certain time but not always or for centuries. It was wholly absurd to expect obedience to such strict disciplinary measures from all members of the Sangha even in Buddha's lifetime, if not for centuries after his Mahaparinirvana. And after all what would be the result? Freedom from births and rebirths is only a possibility, and the success at best is only questionable. The members of the Sangha must have revolted from time to time against these unnatural rules of discipline and party quarrels on such points were already in evidence in the second great Council when the Mahāsānghikas were expelled from the Church by the Sthaviras because the latter were unwilling to make any concessions on ten minor points of discipline. Rebellion against the rules on broader and more importaint matters of discipline must have been in existence amongst the monks,1 but they could not create a party of their own which would sufficiently be able to cope with the orthodox section which was sure to go against them and denounce them as heretics. Those monks who saw salvation only in leading a natural life went on devising plans and probably by writing what we call the original Tantras which were secretly handed down through their trusted disciples who could practice the rites only in These Tantras are in the form of Sangitis and are said to have been delivered by the Buddha in an Assembly of the Faithful. It is in this Sangīti form that all new ideas were introduced into Buddhism and

<sup>1</sup> In the Vinayapitaka SBE we hear of monks who used to send wreaths of flowers to wives, daughters, young women and female slaves, to sit on one seat, lie on one bed, one mat, one coverlet with the wives and daughters and young women and female slaves, to eat food any time, to drink strong drinks, to dance, to sing, and play music and all these together in every combination. Buddha heard of this and seat some of his trusted disciples to carry Pabbājanīya-tamma against tham. Culleraga, I-13.

the Sangītis, we must remember, were very powerful agencies in the introduction of innovations.

The orthodox followers of the faith were sure to challenge anything that had not been said by the Buddha and that seems to be the reason of the great popularity of the Sangiti literature. The original Tantras of Buddhism were also therefore in the Sangiti form wherein were inculcated doctrines which were diametrically opposed to the teachings of Buddha. Easy methods leading to happiness in this world were held out in this literature: easy paths leading to salvations were shown: great parade was made of the merits to be gained by the repetition of the Mantras, Dhāraṇīs, panegyrics and worship of gods. But everywhere any casual reader can detect a desire on the part of the authors to thwart all unnatural rules and regulations imposed on the followers. These disciplinary regulations gradually slackened down one after another, and ultimately when the Vajrayanists gained in power and got an overwhelming majority a general revolution was declared against the Mahāvāna orthodoxy which in course of time dwindled to nothingness as it was powerless to fight against the growing disorder amongst the Tantrics.

The Vajrayānists were however conscious that they were doing something which was against religion and morality, and covert hints to justify their action are not altogether infrequent in their literature. Indulgence in five Makāras cannot be said to be conducive to the good of anybody in any religion; to gain emancipation through the agencies of women such as was advocated in Vajrayāna did not also fail to create a baneful impression on the minds of their followers. Hence we find on their part a keen desire to justify their broad principles, and examples of this kind may prove interesting. The responsibilities of the Bodhisattva indeed are very

heavy entailing untold sacrifices. They have to sacrifice everything for the good of suffering humanity, they have to sacrifice their family, children, worldly enjoyments for the benefit of all beings in order to lead them to the path of salvation. The Bodhisattvas cannot obtain their salvation even if they are entitled to it. But they must remain in existence and must strive for the uplift of all. If these Bodhisattvas commit little mistakes such as taking wine, being in the company of women, indulging in good food, fish, meat, etc., certainly these should not be taken into account in view of the colossal sacrifices the Bodhisattvas were daily making for the good of others.

Later on this idea changed, and the Vajrayānists gave a blank charter by boldly declaring that there is nothing in the world that cannot be done by the Bodhisattva who has taken a vow to emancipate the world. It is of course very interesting to note in this connection that ultimately in the Tantric literature the vow to emancipate the world was reduced to a mere convention, and though every Vajrayānist had to express this pious wish, indulgence in all actions for which common men are ordinarily doomed to hell were the only things practised by them to attain Siddhi. Indrabhūti who was one of the greatest diffusers of Tāntrism says in his Jāānasiddhi that by those identical actions which make ordinary men rot in hell for hundreds of crores of cycles, the Yogis obtain emancipation.<sup>2</sup> They went a degree

<sup>1</sup> Compare: Cittasodhanaprakaraṇa in JASB, LXVII, p. 178: , नोधियणं समाधा समोधी झतचेतथा ! तहासि यह कर्षेयं समयुक्तरवाह्योः !

E Jaanasidahi, p. 32, el. 15. कर्मचा देव हैं, चच्चाः कच्चकोडिज्ञमान्यपि। सम्बद्धी वर्षके शीर विक बोटी विज्ञान्यते।

still further and in an authoritative Tantric work we find the following still holder declaration:—

सम्भोगार्थमिदं सर्व विधातुकमधेनतः। निर्मितं वस्तनारीन साधकानां हिताय च ॥ 1

"These three worlds as a whole have been created by Vajranātha for the enjoyment and the good of the worshippers."

But the Sadhaka has to see that his mind is not troubled or that he is not attached to anything, meaning thereby to any special food or special woman. If the mind is troubled once the emancipation will be difficult to obtain.2 The crowning remarks were given by Anangavaira where sanction for hideous immorality is given in apparently very harmless words. He says "without Prajňaparamita emancipation is not possible, and Prajñāpāramitā resides in every woman. Emancipation can only be obtained by coming in contact with any woman whether of low origin or high or whether mother, sister or other near relatives." 3 Vairavānists went beyond due limits in their spite against the strict rules of morality, and they violated all of them and plunged headlong into the worst immorality and sin, and practised a religion which has been characterised by Raja Rajendra Lal Mitra in the following most significant words:-

"Seeing however that the work in which they occur is reckoned to be the Sacred Scripture of

<sup>1</sup> Prajňopāyaviniscayasiddhi, p. 23, 81, 31.

<sup>2</sup> Ibid, p. 24, 6l. 40:-

तथा तथा प्रवर्त्तत यथा न चुध्यते सकः। संस्थे चित्ररत्ने तु सिडिनैव कदास्त्रनः॥

<sup>3</sup> Cf. Prajñopāyavinikoayasiddhi, pp. 22 ff.—
प्रजापारसिता संव्या सर्व्या सुक्तिकांकिसः ।
परमार्थे खिता झडा संदत्या समुधारिकी ॥ २२ ॥
स्वनाकपसाम्याय सर्वेचे व व्यविक्रता । . . . .
नाक्षवादिकुकोत्पद्मान् सुद्रां वे धन्यकोद्भवान् । . . . .
समयने सक्तारं च सपुर्वी भागिनेयिकान् ।
कासवन सक्तयोग्नेभ स्वयं निर्धेत साधका ॥ १५ ॥

millions of intelligent human beings, and their counterparts exist in almost the same words in Tantras which are held equally sacred by men who are by no means wanting in intellectual faculties of a high order, we can only deplore the weakness of human understanding which yields to such delusions in the name of religion, and the villainy of the priesthood which so successfully inculcates them."

Probably in the course of time the Vajravānists would have stepped back and brought in a more healthy tone in their religion, but by the time a reaction could set in the Muhammadans, were already up and doing, and with one stroke of their sword purged India for good of these horrible priests of immorality and lawlessness by killing every monk they could meet on the streets and by looting the rich monasteries which were the strongholds of mysterious and highly objectionable hosts of priesthood engaged in still more objectionable rites and practices. It is indeed a pity that the Hindus, and also the Jainas to a certain extent, could not throw off the worthless and immoral practices enjoined in the Tantras even when Buddhism was stamped out of India. reason for this is not far to seek. The attractive practices enjoined in the Tantras, combined with the scandalously superstitious nature of the Indian people proved very lucrative for the unscrupulous priests who continued to fan the fire all along. All Sampradāyas as they are called are nothing but organisations for feeding worthless and idle priesthood. They are supposed to minister to those householders who are constantly practising impious actions and daily gaining in sins. gigantic organisations therefore are more or less the outcome of superstitious belief on the part of ordinary mortals and in these alone the residue of the once popular Tantrism now finds its expression.

Further, the Valentina incorporated many leading tenets of Mantrayana which was a form of Mahawana Buddhism, where Wanteas, Mudras, Mandalas, and gods were given the greatest prominence for the attainment of Siddhis or else Navana or omnisoience. The earliest book of this class is the Vidyadharapitaka which has been characterised by Hiuen Thsang as belonging to the canonical literature of the Mahasanghikas. unfortunately is not available to us in original Sanskrit and we cannot say anything with regard to its subject matter or the particular tenets inculcated therein. But the case of the other work entitled the Manjusrimulakalpa discovered by the world famous scholar the late Mahariahopadhyaya T. Ganapati Sastri is otherwise. The text of the book which forms a part of the Vaipulyasittras of the Mahayana school is decidedly the earliest work of Mantrayana at present available. It is written in the Sangiti form, and in the same style as other Mahayanasütras are, in prose and verse, and in an archaic style very closely resembling the Gatha style. This book must have been very popular even after the destruction of Buddhism in India as will be evident from the fact that the book was copied only about four hundred years back in a monastery of Southern India by Raviousides the head of the monastery called the Mülaghose Vihara. The Manjasrimülakalpa deals with the formula and startices which lead to the material prosperity of the followers of Mahāyāna, and probably belongs to the only centuries A.D. but decidedly afterthe time of the composition of the Amitayus Sutra or the Sukhāvatī Vyāha which ashered in the conceptions of Amitābha or Amirayas and Avalokitesvara for the first time in Mahayana. The Amitayus Sūtra was first translated into Chinese at a period between A.D. 148 and A.D. 170 and hence the time of its composition may be fixed at about 100 A.D. or a little later. The Manniert. mulakalpa in that case would be only about a hundred years later than the Amitayus Sutra. If we take the Guhyasamaja as the very first and the most authoritative work of the Vajrayāna School we must admit also that much time must have elapsed between the age of Manjuśrimulakalpa and the age of the Guhyasamaja, which cannot be very much later than the time of Asanga who is traditionally regarded as the author of the new introduction.

The beginning of the Sangiti in the Mülakalpa is in the orthodox style in opposition to the Tantric style which is decidedly later and where in the very opening scene Buddha is introduced in the company of a large number of women instead of an assembly of pure and nious Bodhisattvas as in the case of the earlier Sangītis. The doctrine of the five Dhyani Buddhas or even their names and Mudras and their families are all absent in the Mūlakalpa while all these are present in the Guhyasamāja. Moreover, the Mantras and Mudras which were later on systematised in the Vajrayāna book are found scattered in the body of the text of the Mūlakalva in a disorganised manner. The Mantras of some of the Dhyāni Buddhas themselves are found in the Mūlakalpa though not exactly with the same meaning or form in which they are met with in the Guhyasamāja. Furthermore, the example of a Bodhisattva disobeying all rules of morality and discipline, and obtaining emancipation by the five Makaras and other prohibited rites and practices, has not made its appearance in the Mūlakalpa. The Melakalog indeed speaks of the Mantrayana but it does not refer to Vairayana which is mentioned for the first time in the Galgacomaja. Under these circumstances we may be justified in calling the Mulakalpa as one of the earliest Manipales Stites works on which perhaps is beand the result from the Vajrayana system. Tel ... Manjuśrimūlakalpa very

carefully will not fail to notice that it is the product behind which there is a history of development of several centuries. And probably, if we could go to the root of this Mantrayāna, we would have voiced the opinion of Santarakṣita and Kamalaśīla that instructions on Tantras, Mantras, Mudrās, and Mandalas were delivered by Buddha himself for the benefit of such of his followers who cared more for the material prosperity than the spiritual.

We can thus see that the Vajrayāna took into account all the good things, tenets, philosophical notions and theories, and incorporated all that was best in Buddhism and probably in Hinduism also, and it was owing to this that it attained great popularity. It satisfied everybody, the cultured and the uncultured, the pious and the habitual sinners, the lower and the higher ranks of people and devotees. The Vajrayāna which was in essence a very demoralising religion and went against all the teachings of Buddha and of the great patriarchs of Buddhism, could be popular only because it could cater for all tastes and because it was cosmopolitan in character.

It is difficult to suggest the exact place where Tantrism originated. The introduction of Sakti worship in religion is so un-Indian that we are constrained to admit it as an external or foreign influence. Some of the Tantras also support this view. But these Tantrics who incorporated Sakti worship into their religion had some strongholds of their own from where the Tantras

तन्त्रं सदुक्तं भुवने जवनाचिरकत्वयत् । त्यया तेर्भुवने सन्त्रं काश्ये काश्ये विकासते ॥

<sup>1</sup> For instance Nepal Catalogue, Vol. II, p. 148 under the description of the Sodasanitya Tantra:

M.M. Haraprased Shastri informed us that he had discovered a Tantra where sive gives instruction to Parvati—no a wind an affection with a continuous process the Tantra to all and then 1

were disseminated amongst the Indian public and became popular. In the Sadhanamala we find mention of four Pithas or sacred spots of the Vajrayanists, namely. Kāmākhvā, Sirihatta, Pūrnagiri and Uddiyāna.2 The identification of the first two is certain. Both are situated in the province of Assam. Kāmākhvā is now known both as Kamakhya or Kamarupa which is a few miles off from Gauhati. Sirihatta is modern Sylhet. The identification of the two others has given rise to much speculation and theorizing. Pūrnagiri is sometimes identified with modern Poona but this is very doubtful, though at this stage it is extremely difficult to suggest any new identification. Uddiyana is by far the most frequently mentioned among the four Pithas and its exact situation has been a matter of great controversy. L. A. Waddel identified this Uddiyana with Udyāna in the Swat Valley. M. Sylvain Levi will place Uddiyana somewhere in Kashgarh. M.M. Haraprasad Shastri definitely placed it in Orissa. We supported the third theory in several instances and assigned our grounds.3 Indrabhūti is described as a king of Uddiyana, and Guru Padmasambhava as his son. 4 Padmasambhava married a sister of Santaraksita in the latter's native place in Zahor.5 (Modern Sabhar in the District of Dacca.) Santaraksita belonged to the royal family of Zahor, and therefore it is hardly possible that the king of this place would allow his daughter to be married to a vagabond who comes from such a long distance as Kashgarh or Udyāna in Swat, being driven out of the kingdom by his father Indrabhūti.6

<sup>1 2</sup> Op. oft. pp. 458, 455.

Also spelt as Oddlystos, Odiyans, Odrysna.

Blastachuryys: Indian Buddhiel Iconography, Intro. p. xxvii, and Glimperson (in the Proceedings of the Madrae Oriental Conference), p. 133.

Consider the Consist identified by Waddel with Lahore with a query

We can explain this marriage only if Uddiyāna and Zāhor are believed to be nearer to each other. Moreover, Uddiyāna is mentioned along with Kāmākhyā and Sirihaṭṭa which, as we can see, are very near each other, and it is hardly possible that Uddiyāna should be associated with the other two even though the distance may be very considerable.

Uddiyāna,² according to the authority of Pag Sam Jon Zan, is the place where Tāntric Buddhism first developed. In the history of the eighty-four Siddhas Uddiyāna is described as containing 500,000 towns and divided into two kingdoms. In the one called Sambhala Indrabhūti ruled, and in the other Lankāpuri³ Jalendraruled, whose son had for his wife Indrabhūti's sister Lakṣmīmkarā who became a Siddha after which Indrabhūti handed over the kingdom to his son.⁴

This also does not clear up our difficulties but the identification of Uddiyāna becomes dependent on that of Lankāpuri which is generally identified with either (1) a peak in the Amarakantaka mountain, or (2) a place in Assam, or (3) Central India, or (4) Ceylon. But Lanka is never taken to the Northernmost and Westernmost part of India such as either Kashgarh or Swat even in a remote fashion. Now if we accept the identification of Lankā in Assam then Uddiyāna will have to be located in the same country probably in the Western part of it, and this seems to be more likely as Kāmākhyā and Sylhet are both situated in Assam which was till recently formed part of the province of Bengal.

Moreover, the first Siddhācāryya Luipā in the Pag Sam Jon Zan is described as sprung from the fisherman

<sup>1</sup> Compare Weddel, op. cit p. 182 "and to the cemetery of Lanka (Crtsegs-pa) in the country of Zahor, where he was named 'Padmasambhava.' Note this Lanka was a part of the kingdom of Uddiyana.

<sup>2</sup> S. C. Das wrongly writes Udyāna for Uddiyāna as he might have thousand the two so be definitely identical.

<sup>8</sup> Note in Waddel, op. cit, p. 182, Lanks is associated with Ziber 8 Tananath, 325. 5 IHQ Vol. II. June, 504

caste of Uddiyāna who rose to be the writer in the employ of the king of Uddiyāna and was then known as Samantaśubha. He met Śavarīpā who initiated him into the mysteries of Tāntrism.¹ But in the Tangyur Catalogue he is characterised as a Mahāyogīśvara and what is important as a Bengali.² M.M. Haraprasad Shastri has discovered some Bengali songs composed by him and published them in his now classical work Bauddha Gan O Doha with a short account of the author and his songs in the introduction.³ Luipā seems to have composed a book of songs entitled Luhipādagītikā, which is now preserved in Tibetan translation only and from which only a few songs are extant in the original language.

There is then an apparent discrepancy in the two statements about the native place of Luipā, the testimony of Pag Sam Jon Zan will take it to be Uḍḍiyāna whereas the Tangyur Catalogue will have it in Bengal. There is, however, in our opinion no discrepancy in the two statements, because Luipā can belong to Uḍḍiyāna and still be a Bengali. The identification of Uḍḍiyāna not being settled under the circumstances enumerated above it is quite possible to locate it in Bengal. If however Lankāpura, the counterpart of Uḍḍiyāna, is located according to Prof. Jacobi in Assam, then Uḍḍiyāna also will have to be located in Assam possibly in the Western part of it which is also a part of Bengal.

It is then in Uddiyāna that Tāntrism first developed and was probably transmitted to the other Pīthas Kāmākhyā, Sirihatta and Pūrnagiri (which must be somewhere near) and thence to the rest of India.

<sup>1</sup> Op. cit. Index, oxv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Cordier: Catalogue du Fonds Tibetain de la Bibliotheque Nationale, 2<sup>st</sup> partie, p. 33 under No. xii. 8.

<sup>3</sup> Op. cit, p. 20.

<sup>4</sup> In the Sakhanamail, pp. 80 and 83 Sarahapā is also associated with habiyana. Saraha wrote a number of Bengali songs. Buddha Oān O Dohā intro. p. 26. He is said so have been born in the kingdom of Rājfiī (!) in Rāstern India. Paj Som Jon Zom index, p. xxvi.

## § 4. Chronology of Vajrayāna.

From the foregoing it will appear that it is indeed very difficult to trace the origin of this strange religion, but it is much more difficult and hazardous with the present materials to attempt to build a chronology of Vajrayāna. But a beginning has to be made somewhere, het as attempt, therefore, to make out a beginning in a way which may be above adverse criticism. It has already been pointed out that Vajrayāna is a field of literature entirely unexplored, and any research made in the beginning is bound to be faulty and not altogether free from error; and this, especially, when we have to depend for information on works of highly questionable authority like the Pag Sam Jon Zan or Tārānāth's Geschieste.

The Buddhists generally believe that the Tantras were introduced into Buddhism by Asanga, the elder brother of Vasubandhu, who flourished as we have shown elsewhere 1 between A.D. 280-360. But what he taught and what he introduced the history does not tell. We may however hold that he introduced something very questionable into Buddhism. The accounts of Tārānāth<sup>2</sup> point unmistakably to the fact that the Tantric knowledge was handed down in secret in a period between Asanga and Dharmakirti; but the material to construct the chronology of the Vajrayāna literature consists in some important Guruparamparās or the succession lists of Gurus and disciples through whom a particular Tantra has been handed down. Two such lists prove very valuable in determining the chronology of Vajrayana: one given in the Tangvur Catalogue of P. Cordier and another in the Pag Sam Jon Zan quoted in the edition of the Challes Sambh

<sup>1</sup> Foreword to the Tativasaringraha (GOS No. XXX) p. lavid.

<sup>2</sup> Teranath, 201.

- (sic) Tantra by the late Kazi Dawasam Dup. The first gives the succession as follows:—
  - 1. Padmevajra, 2. Anangavajra, 3. Indrabhūti,
- 4. Bhagavati Laksmi, 5. Līlāvajra, 6. Dārikapā,
- .. Sahajayogini Cintā, 8. Dombi Heruka.

The second succession list on which we can rely for the present is the list of Gurus and disciples through whom the Cakrasamvara Tantra was handed down, namely: 1. Saraha, 2. Nāgārjuna, 3. Śavarīpā, 4. Luipā, 5. Vajraghanṭā, 6. Kacchapā, 7. Jālandharī, 8. Kṛṣṇā-cāryya, 9. Guhya, 10. Vijayapā, 11. Tailopā (or Tilipa), 12. Nāropā.

It is natural to assume that the Tantric Gurus were very particular about their succession lists and each important Tantra may be believed to have a list of this kind. When these Tantras were translated into Tibetan the translators occasionally noted down the tradition of the Tantras as it was handed down through a succession of Gurus and disciples. It is in this way some lists have been preserved and at present constitute our only authentic material in determining the chronology of this extensive literature.

The two lists above stated are pretty long and cover a considerably long period, and seem to be fairly authentic. In these two lists the point of contact is represented by Jālandharī who in the second list was the first to profess the *Hevajratantra* and to compose a work on the subject. The *Hevajratantra* was introduced by Padmavajra who must therefore be carlier than

In determining the chronology importance has been laid on the sequence of works composed by each author and on ascertaining from the titles or actual works how far one is indebted to the other. When such information cannot be had, help from Täränäth and such other authorities has been freely taken. No reliance has however been placed on the mere words of these Tibetan authorities when evidence of borrowing is manifested in the actual works composed by the surface.

Jālandharī by at least one generation. The second point of contact is that Kamalasila who was removed by one generation from Indrabhūti wrote a book in which he closely followed a commentary composed by Saraha. The third point of contact is that Dārika in one of his songs reverentially mentions the name of Luipā who must therefore be earlier.

Now in the first list the name of Indrabhūti is by this time quite familiar; he was the father of Guru Padmasambhava who was invited by a king of Tibet and who along with Śāntarakṣita the author of the Tattvasaṅgraha erected a monastery at Samye in the year 749 A.D. We have elsewhere 2 discussed this question and have shown that the time when Indrabhūti lived can be fixed to a period between A.D. 687-717 onwards. If we take A.D. 717 as the starting point and 12 years between each succession of a Guru and his disciple then the approximate time of the first succession list will be as follows:—

| 1.         | Padmavajra         | <br>cir. 693 A.D. |
|------------|--------------------|-------------------|
| 2.         | Anangavajra        | <br>cir. 705 A.D. |
| 3.         | Indrabhūti         | <br>cir. 717 A.D. |
| 4.         | Lakşmîmkarā        | <br>cir. 729 A.D. |
| <b>5</b> . | Līlāvajra          | <br>cir. 741 A.D. |
| 6.         | Dārikapā           | <br>cir. 753 A.D. |
| 7.         | Sahajayoginī Cintā | <br>cir. 765 A.D. |
| 8          | Dombi Heruka       | <br>cir. 777 A.D. |

Now if Jālandharī is taken to be removed by only one generation from Padmavajra who introduced the Hevajratantra for the first time, and an interval of 12 years is taken between each succession the chronological order of the second succession will be as follows:—

If however we believe in the story that he along with Gorales, Kanhayi and Gopicandae belonged to the reign of Devapila (cir. 820 A.D.); then sented ing to our calculation A.D. 784 will have to be assigned to Luipi who is missing by Distinct (752 A.D.)! But this is absurd. See infect.

| 1.  | Saraha              |            | cir. 633 A.D. |
|-----|---------------------|------------|---------------|
| 2.  | Nāgārjuna           | • •        | cir. 645 A.D. |
| 3.  | Śavarīpā            | • •        | cir. 657 A.D. |
| 4.  | Luipā               | • •        | cir. 669 A.D. |
| 5.  | Vajraghaņţā         |            | cir. 681 A.D. |
| 6.  | Kacchapā            |            | cir. 693 A.D. |
| 7.  | Jālandharīpā        |            | cir. 705 A.D. |
| 8.  | Kṛṣṇācāryya         |            | cir. 717 A.D. |
| 9.  | Guhya               |            | cir. 729 A.D. |
| 10. | Vijayapā            |            | cir. 741 A.D. |
| 10. | * *                 | <b>*</b> 1 | •             |
| 11. | Tailopā (or Tilipa) |            | cir. 978 A.D. |
| 12. | Nāropā              |            | cir. 990 A.D. |

When we fix the time of Saraha we practically go to the root of the Buddhist Tantra or Tantrayana, because Saraha is reputed to be one of the chief promulgators of the Tantric religion. Both Taranath and the author of the Pag Sam Jon Zan admit that Saraha was one of the earliest writers and diffusers of Tantric doctrines and practices. While mentioning the origin of some of the most important Tantras, Tārānāth gives us the information<sup>2</sup> that Saraha (633 A.D.) introduced the Buddhakapāla Tantra, Luipā (669 A.D.) the Yogini Sañcarya, Kambala and Padmavajra (693 A.D.) the Hevajratantra, Krspācāryya (717 A.D.) the Samputatilaka, Lalitavajra (693 A.D.) the three divisions of the Krsnayamāritantra, Gambhīravaira the Vairāmrta, Kukkurī (693 A.D.) the Mahāmāyā, and Pito (?) the Kālacakra. It is interesting to note that the name of Saraha has also been placed on the top of the succession list of a Tantra of no less celebrity than the Cakrasamvara Tan-

There was, it seems, a big gap before Tailopā and all the intermediate Gurus were not mentioned. Tilipā was a contemporary of Mahipāla, probably the first Mahipāla of the Pala Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla, probably at a contemporary of Mahipāla, probably the first Mahipāla at a contemporary of Mahipāla, probably the first Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla, probably the first Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a Dynasty while Nāropā succeeded Jetāri, also a contemporary of Mahipāla at a

tra and that the names of at least four among the Gurus in Tārānātha's list are in chronological order, namely, Saraha, Luipā, Padmavajra, and Kṛṣṇācārya in accordance with the proposed calculation.

Let us now see how the account of Saraha as given by Tārānāth is corroborated by the author of the Pag Sam Jon Zan. According to him Rahulabhadra Gr Saraha was the name of a Buddhist sage born of a Brahmin and a Dākinī, in the city of Rājñi(?)in the Eastern country. He was an adept both in the Brahmanical and the Buddhist lores and flourished during the reign of King Candanpāla of Prācya. He worked some miracles in the presence of king Ratna Phala and his Brāhmin minister and thereby converted them to the Buddhist faith. Afterwards he became the high priest of Nalanda. It is also related of him that he visited Orissa where from one Covesa Kalpa he learnt the Mantrayana, and from there proceeded to Maharastra. There he united in Yoga with a female ascetic who had approached him in the guise of an archer's daughter. Having performed the Mahāmudrā ritual of mysticism with her he attained to Siddhi. He was thenceforward called Saraha. He used to sing the Dohā (hymns) of mysticism and thereby converted 5,000 people and their king to Buddhism. He is characterised as the earliest diffuser of Tantric Buddhism. He composed a large number of works in Sanskrit and several among them are preserved in the Tibetan Tangyur,

All our authorities, namely, Tārānāth, the author of the Pag Sam Jon Zan and the Cakrasamvara succession list are agreed on one point at least that Sarahapāda, also known as Sarahapā, Sarahabhadra and Rāhulbhadra, was one of the earliest Buddhists responsible to affusing the Tāntric knowledge and popularising it.

temporary of Dharmakīrti (600-650 A.D.) during or after whose time according to Tārānāth the Tantras got publicity.

The next author of importance is Nagarjuna (A.D. 645) who is, of course, different from the author of the same name who is regarded as the founder of the Madhyamaka school of Buddhist philosophy. Absurd accounts are recorded about the life of this Nagariuna and wild stories are told of his stupendous magical feats. M. Walleser, after a thorough investigation of the accounts of Nagarjuna from Tibetan and Chinese sources, has come to the conclusion that there was no such person as Nagarjuna existent on the face of the earth. From his learned and scholarly observations it can be easily seen that the Tibetan sources have hopelessly mixed up together the accounts of the Nagariuna the disciple of Aśvaghosa with the Nāgārjuna who was a disciple of Saraha. One flourished in the first and second quarter of the second century and was the Guru of Arvadeva, while the other flourished somewhere in the middle of the seventh century, the two names thus being separated by nearly five hundred years. But as these two are taken erroneously to mean one and the same person a serious confusion has arisen. The Chinese version which does not take into account the Tantric Nāgārjuna is less confusing though it also abounds in absurd stories about his life. We are not, however, here concerned with the accounts of Nāgārjuna, the founder of the Madhyamaka school, but we can easily prove the second or the Tantric Nagarjuna to be a historical person and a follower of Vajrayāna. Two Sādhanas of his are recorded in the Sādhanamālā, one for the worship of Vajratārā, while the other relates to the worship of Ekajata. In the colophon of the latter

<sup>1</sup> The Life of Nagarjuna from Tibetan and Chinese Sources, p. 1. 2 p. 193 f. \$ p. 285 f. 4 वार्षनामार्जनपार्दः भोडेषु उड्दनस् ॥

it is distinctly said that Nāgārjuna rescued this Sādhana from the country of Bhota which may be identified with Tibet. The worship of Ekajatā appears to have been current in Tibet, and the goddess probably belonged to the primitive Bon religion of that country, and it was Nāgārjuna who for the first time introduced this goddess into Buddhism. We can thus see that Ekajatā, variously known as Ugratārā, Mahācīnatārā, etc., is comparatively a recent introduction in Indian religions, and definitely say that any work, Buddhist or Hindu, which may refer to this goddess must be later than the time in which Nāgārjuna flourished. Nāgārjuna was quite famous and crote a large number of Tāntrie works the translations of many of which are still preserved in the Tibetan Tangyur.

Savaripa (657 A.D.) is our third author in chronological order. In the Pag Sam Jon Zan2 he is described as having belonged to the hill tribe called the huntsmen in Bangala where he met Śavaras or Nāgārjuna during the latter's residence in that country, and embraced Tantrism, and after being initiated by him, along with his two wives Loki and Guni attained to sainthood. This Savarīpā was also a historical person and has composed a Sādhana of Kurukullā which is published in the Sādhanamālā, for the first time. 8 He is also the author of a number of melodious songs in the vernacular of his country which according to the authority of Pag Sam Jon Zan was Bāngālā. This Sādhana above referred to has been found in only one manuscript, namely, the one from Cambridge which bears a date in Newari Era equivalent to A.D. 1165. In this Sādhana also there is a Dohā in vernacular.

Luipā (A.D. 669) is our next author in chronological

<sup>1 8</sup>ee Infra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op cit, Index, p. exxxi.

<sup>4</sup> See Infra and Sädhanamälä, p. 287.

order. He is termed the first Siddhacaryya or magician and is even now respected by the Tibetan Buddhists. In the Tangyur Catalogue of P. Cordier, he is distinctly called a Bengali. He is further said to have sprung up from the fisherman caste of Uddiyāna and was very fond of the catrails of fish. He was formerly a clerk in the employ of the king of Uddiyāna and wasknown as Samantasubha. Several Dohās of his are recorded in the Caryācaryaviniścaya which has been published in Bengali characters by Mahamahopadhyaya Dr. Haraprasad Shastri of Calcutta.

Leaving aside the next two Gurus such as Vajraghanță and Kacchapă about whom we have practically very little historical information, we pass on to another great name in Täntric Buddhism. This is Padmavaira (A.D. 693) the first name in the first succession list above referred to and the author of a large number of works out of which only two are extant in Sanskrit while many others are preserved in translations in Tibetan Tangvur. According to Taranath he was the first to introduce the Hevajratantra in Vajravana, which he did along with his collaborator, Kambalapada. Padmavajra is also said to be a contemporary of Indrabhūti. Lalitavajra and Kukkuripā.4 This Lalitavajra is probably the senior Lalitavajra who is said to have introduced the three divisions of the Krsnayamaritantra, and therefore should be distinguished from the later Lalitagupta who was a disciple of Advayavajra. Kukkurīpāda another contemporary of his is believed to have introduced into Vajrayana the Mahamayatantra.

Padmavajra was a historical figure and we have discovered a very interesting work of his entitled the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> op. cit., Vol. II, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bouddha Gan O Doha, p. 1-76.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Täränäth, p. 275f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pag Sam Jon Zan, index, p. exv.

<sup>4</sup> Tārānāth, p. 188.

<sup>6</sup> see below.

Guhyasiddhi, which seems to have been a work of great authority in Tibet even so late as 1747 A.D. when Pag Sam Jon Zan was written.2 The whole work is written in what is called the twilight language but still it can be easily seen that he advocates mystic and objectionable rites and practices, which he terms secret rites. According to Padmavajra such practices and rites were first formulated by the Buddha and were first recorded in the Srīsamāja which is only another name of the Guhyasamaja. Beyond the Śrīsamāja he savs there is no better treasure in the three worlds.' Further. he says: how wonderful are the teachings of Vajrayana which is the most secret of all secrets, and is without Svabhāva (real nature) and is pure and incomparable. He advocates the meditation on the Prajñā (wisdom) and the Upāya (means) and the remembrance of the admantine mind, all of which are more secret than all secrets and which are not possible of attainment without the female element or the Sakti.5 He asks his followers to enjoy the Mahamudrā conjoined with the Upāya which is in his own body. The knowledge of Mahamudra which is most auspicious is of a peculiar nature which can be realized by one's own self.6 Padmavajra, in accordance with the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> One copy exists in the Oriental Institute MSS, Library and another is with MM. H.P. Shastri of Calcutta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See op. cit., p. lxiii, index.

अधिकाजात् परं मास्ति रत्नभूतं विधात्वे।

अंशे मुप्तातिमुप्तस्य वक्तयामस्य देशस्य । विश्वसभावस्य ग्राउस्य विद्यते यस्य मोपसा ॥

कतकात् कथाते नुप्तं प्रज्ञोपायविभावनम् । कारणं चिण्यकास्य गुप्तात् गुप्ततरं परम् ॥ वे न सामिता तं ग्रावं सदेचेऽपि स्वविकातम् । निर्वति तं पदं दियं तेषा स्वयक् अवीत्यसम् ॥ सचासुकां निषेति सदेचोपायसंयुतास् । क्षत्रविद्यां वि सा विद्यां सचासुका परा ग्राथा ॥

teachings of Guhyasamāja, follows the doctrine of the five Dhyani Buddhas, and says that by these five forms alone Sambodhi can be attained in accordance with the pronouncement of the Tathagatas. The five forms are: Sāśvata (Vairocana) Aksobhya, Ratna, Ayus, (Amitābha) and Kulādya (Amoghasiddhi).1 Siddhi or pe.fection is indeed very difficult to attain in one life; but those who so desire should, according to Padmavajra, take up the secret rite which is the destroyer of all dual thoughts. If he is initiated in the Tantra of Śrīsamāja which is the cause of all happiness he may obtain divine perfection by coming in contact with the Mahāmudrā. But in order to do so the initiation (Abhiseka) must be taken from a Guru without whose kind assistance no success can follow.2 Throughout Guhyasiddhi similar ideas occur and it is useless to enumerate the practices inculcated therein. The long and short of the whole work is that without Mahāmudrā (great woman) no emancipation or success in any rite is possible. if you are initiated into the Mahamudra cult success is assured even if you do things which are against all laws, social or religious.8

Jālandharīpā, also known as Hāḍipā (705 A.D.), whom we place one generation after Padmavajra or Saroruhavajra is made by Tārānāth 'a contemporary of

पश्चाबाराभिः चल्लोधिरेन प्रोक्तासायायतेः । शास्त्राचीध्यरत्नासुकृष्ठाद्यैः चन्नविद्यतस् ॥

श्रीयतावास्त्रसम्बद्धाः स्वस्थास्त्रस्य विकास विका

<sup>4</sup> Op. ett., p. 195.

several important personalities such as Bhartphari, Vimalacandra, Kṛṣṇācāryya, Tāntipā and even Dharma-kīrti. In the Pag Sam Jon Zan¹ it is said that he was buried in a hole underground by the order of the King Gopīcandra of Cātigāon, who was afterwards converted to mysticism by the Acārya.

It is indeed very difficult to place him correctly from the above accounts and all that can be said now is that Jālandharī was regarded as a very ancient Siddhācāryya as may be evidenced by Tārānāth's making him a contemporary of Dharmakīrtī whose time is definitely known to be the first half of the seventh century A.D. His other contemporaries are mostly mysterious persons and none can say, with any measure of accuracy, as to the time when they flourished. The very fact that Jālandharī wrote a commentary on a work of Saroruhavajra and followed the Hevajratantra introduced by him places him one generation after Padmavajra who flourished at the end of the seventh century.

Anangavajra (705 A D.), the disciple of Padmavajra, is characterised in the history of the Eighty-four Siddhapurusas, as the son of King Gopāla of the Eastern India. The time of Gopāla has been fixed by V. A. Smith as cir 730 A.D. But S. C. Vidyabhūṣaṇa places him between 695 and 705 A.D. Dr. S. Krisnaswami Iyengar also doubts this date; and in the absence of any inscriptional or monumental evidence we are more in favour of accepting the earlier date. Anangavajra's date will there-

<sup>1</sup> Op. cit. index, p. xcvii. The same story is repeated in Sukur Muham-mad's Gopicander Sannyasa, edited by N. K. Bhattesali of Dacca. See pp. 11 f.

<sup>2</sup> Cat. du Fonde Tibetain, II, p. 18.

<sup>\*</sup> Taranath p. 275f.

<sup>4.</sup> Bes Anadgavajra in op. cit.

<sup>.</sup> Early Highry of India, 3rd edition, p. 418.

fore be in consonance with the theory advanced in the history of the Eighty-four Mahasiddhas. Anangavaira seems to be a fairly well-known author as can be seen from the number of works written by him whose translations now find place in the Tibetan Tangyur. One of his famous compositions is the Prajñopāyaviniścayasiddhi, copies of which are available in the Nepal Durbar Library and the Library of the Asiatic Society of Bengal.2 The work is characterised by its boldness of spirit and by the lucidity of his teachings. It is now in the course of publication in the Gaekwad's Oriental Series. Like Jalandharīpā who is probably his contemporary, he also wrote several works on the Hevajratantra's which was for the first time introduced into Buddhism by his Guru Padmavajra.

The next author of importance is Indrabhūti, (717 A.D.), the King of Uddiyana, which is generally identified with Orissa but which may also conceivably be a part of Bengal. He was the father of Padmasambhava who conjointly with the famous logician Santarakşita erected the monastery of Samye in Tibet in the year 749 A.D.<sup>5</sup> His sister was Laksminkarā who was married according to the History of the Eighty-four Siddhas6 to the Prince of Sambhala and attained Siddhi. bhûti was regarded as an authority on Vajrayana and Tantra long after his time. He has written a large number of works and at least twenty-three among them are preserved in the pages of the Tibetan Tangyur in translations.8 We have, however, been fortunate to discover

Nepal Catalogue, Vol. II, p. 64f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Descriptive Catalogue Govt. Collection, vol. I, p. 110.

<sup>3</sup> As we know from the index to Bauddha Gan O Doha, p. v.

<sup>4</sup> See Supre, p. xxxix; see also B. Bhattacharyya; Glimpses of Vajrayana. (in the Proceedings, Medres Oriental Conference), p. 133.

Waddel: Zemaism, p. 576.
 D's Geschiers, per St. Zoubers: see Indrabhilti.
 Bread Sections II. p. 58.
 Bouddha Gin O Dohi, app. p. 14.

at least two of his works in original Sanskrit, namely, the Kurukullāsādhana which appears in the Sādhanamālā itself, while the other is called  $J\tilde{n}\tilde{a}nasiddhi$ . This latter has been taken up for publication in the Gaekwad's Oriental Series and we hope to publish it at no very distant date. The  $J\tilde{n}\tilde{a}nasiddhi^2$  is an extremely interesting work in twenty-two chapters, giving in a nut-shell many leading doctrines and rites of Vajrayāna which throw immense light on this obscure religion.

As the title indicates the thesis of the Jñānasiddhi is that emancipation or perfection can only be attained through the medium of knowledge which is nothing but the knowledge of the five Tathagatas or the Dhyani In the first chapter which is entitled Tattva-Buddhas. nirdeśa the author says that Vajrayāna is the essence of all Tantras, and those who do not know it move about in the sea of Samsara. Emancipation cannot be obtained either by Mudrā or Mantra, or Mandala or by the learned or by the fools, or by any one who is devoid of Those who are conversant with the kind of knowledge. knowledge which is preached here can attain Bodhi even if they indulge in actions which are against law and morality, such as, animal food, strong drinks, etc. The knowledge, the author says, cannot be obtained without the kind offices of the Guru or the preceptor whose characteristics he describes. The knowledge is then defined as the knowledge of the Tathagatas which is also known by the three terms Vajrajñāna 'admantine knowledge,' Samantabhadra 'auspicious all round' or Mahāmudrā 'great woman'. This knowledge is subdivided into five Adarśajñana, Samatajñana, Pratvaveksanajñāna, Krtyānuşthānajñāna and Suvisuddhajñāna each

One copy is in the possession of MM. Harapresed Shastri and two copies are in the Baroda Oriental Institute.

<sup>2</sup> For a comprehensive summary see Glimpses of Fajranding. Up, pls. 1884.

of which is represented by one of the five Dhyāni Buddhas. Armed with these five kinds of knowledge the ascetic should think himself as Sūnya in essence and all else as Sūnya, and with all the paraphernalia of worship should worship none but himself. There is no restriction of food nor is any class of women forbidden. Women of the lowest classes such as the Candālas or the Dombīs are epecially recommended for the purposes of Mahamudrā perfection, though daughters of higher castes such as Brahmins are also recommended with the remark that the worshipper must take care that his mind is not in any way troubled, always bearing in mind that there is no better truth than that which is experienced by himself.

The next author in chronological order is Kṛṣṇā-cāryya (717 A.D.). In Tangyur¹ we meet with several Kṛṣṇācāryyas, and it is indeed difficult to differentiate between them in the absence of more definite materials. Tārānāth makes Kṛṣṇācāryya a contemporary of Jālandharī, Bhartrhari, Gopicandra and even Dharmakīrti. Tārānāth is probably wrong in making him a contemporary of Dharmakīrti who, as we definitely know, flourished in the first half of the seventh century. Kṛṣṇācāryya seems to be a contemporary of Jālandharī and Gopicandra² both of whom in all probability flourished in the first quarter of the 8th century.

According to the Pag Sam Jon Zan this Kṛṣṇa was born of a Brahmin family of Orissa and was initiated into the mystic cult by Jālandharīpa. His disciple was a weaver (Tāntipā). Kṛṣṇa is credited in the same work with having introduced the Tantras in which the male and female divinities sit clasping each other.

Bauddha Gin O Doha, app. p. 21ff.

<sup>2</sup> Sukur Muliffamad: Gopteduder Sannyāsa, intro, p. 2.
3 Index, p. v. 4 Index, p. lvii.

Kṛṣṇācārya wrote in Dohās also, in his own vernacular, which was probably Uriyā and had great affinity towards the old Bengali language. Twelve songs of his are available in the original vernacular and are printed in the Bauddha Gān O Doha. The following is only a specimen showing his language:—

जिम जिम करिया करियारें रिसब ितम तिम तथता मब्बगल वरिसब ॥ भू॥ दश्चवलरब्बग परिब दश्चरिसें विद्या करि दमकूँ ब्यक्तिसें॥ भू॥

In the history of Vajrayana the name of Laksmimkarā (729 A.D.) is interesting not only because she is a woman but also because of the novel doctrines she preached without reserve and with great confidence and emphasis. Born in a royal family of Uddivāna as sister of Indrabhūti she showed remarkable boldness in preaching her own peculiar theories in a small but interesting work, entitled, fie Advayasiddhi.2 This work was long lost in the original Sanskrit but was preserved in the Tibetan fangvur in translation.3 To this work attention of scholars was first drawn by MM. Haraprasad Shastri in one of the stray numbers of an extremely irregular journal which goes by the name of the Dacca Review. We have since had an opportunity of studying this book more chrefully and the leading ideas revealed by its study are summarised below. Throughout this work the influence of Indrabhūti's Jñānasiddhi is very perceptible and this is due probably to the fact that Laksmīmkarā vas not only a sister of Indrabhūti but also one of his avourite disciples.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. cit, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> One copy of this MS is in the Oriental Institute while the original is with MM. Haraprasad Shastri.

S Catalogue du Fonda Tibetain, 2º partie, p. 211.

\*\* Outalogue du Fonda Tibetain. II, p. 211.

In the Advayasiddhi a most remarkable and bold innovation has been introduced by the authoress. Hitherto the Vajrayanists advocated the worship of the five Dhyani Buddhas and their innumerable emanations. but what Laksmimkara advocated was quite out of the way and strange, even though since her time this new teaching has gradually won for it many adherents who are styled Sahajavānists, and who are still to be met with among the Nādhā Nādhīs of Bengal and especially among the Bauls. Laksminkara declares: no need of undergoing suffering; no fastings, and no rites, nor bathing nor purification and other rules of society. Nor do you need to bow down before the images of gods which are prepared of wood, stone or mud. But with concentration offer worship only to your body where all the gods reside." 1

She explains later on, without however openly declaring the truth, that when the truth is known there is no restriction for the worshipper. He can eat anything, he can drink anything, violate any laws, human or divine. Towards women, she specially declares, no hatred should be displayed because they are the embodiments of the Prajñā in restraint.<sup>2</sup>

न बहकरानां कुर्यात् नोपवासो न च क्रियाम् । कानं श्रीचं न चैवाव पासधर्मविवर्जनम् ॥ न चावि वन्दवेदेवान् काहपावायस्यव्ययान् । पूजाससीव कावस्य कुर्वाक्षित्यं समासितः ॥

पूजवेदेवतान् तेन देवसान् तत्त्वभावनैः । वसावस्यविकत्त्वनु भव्याभव्यन्तवेद च । वैद्यावेदं हक्षा सम्बो कृषाद्वैत चमावितः । वर्ववर्षकृष्टका सुतुषा नेव वोचितः । वर्ववर्षकृष्टका सुतुषा नेव वोचितः ।

Later on, she says, that the instructions on Nirvāna should always be obtained from the preceptor. In the whole of the moveable and immoveable world there is nothing better than a Guru through whose kind offices the wise obtain many kinds of perfections.

Bhagavatī Lakṣmi or Lakṣmimkarā's direct disciple was Līlāvajra <sup>2</sup> (741 A.D.) who was also a Vajrācāryya of great repute and wrote a large number of authoritative works. So far as we know none of his works is existent in the original Sanskrit but some are indeed preserved in Tibetan translation in the Tangyur collection. The following is a list of books written by Līlāvajra and translations of these in Tibetan are still extant <sup>3</sup>:—

- Śrī Sahajaguhyasamājasādhana.
- 2. Śrī Sahajasiddhi.
- 3. Āryanāmasangītiţīkā.
- 4. Yamantakamantramülärtha Vajraprabheda.
- 5. Pākinīvajrapanjara-pancadākinīsādhana.
- 6. Kṛṣṇayamāritantrasya pañjikā.
- 7. Mahātilakakrama.
- 8. Guhyasamājatantranidāna gurūpadeśa bhāsya.
- 9. Vajrasattvašadhananibandhana.

From these titles it can easily be seen that both Vajrayāna and Sahjayāna were in a flourishing condition and that the *Guhyasamājatantra* and the *Kṛṣnayamāritantra* were regarded as very authoritative. It appears from the Tangyur that he also acknowledged another Guru by name Vilāsavajra besides the one already mentioned. In the same way besides Dārika-

चाचार्वात् परतरत्नास्ति नैसीको सचरावरे ।
 यस्त्र प्रसादात् प्रायको सिवयोतिकथा वधैः ॥ fol. 74.

<sup>2</sup> Calatogus du Fonds Tibetain, II, p. 212.

<sup>3</sup> Bauddha Gan O Doha, app. p. 75.

<sup>4</sup> Catalogue du Fonds Tibetain, II, p. 87.

pāda he had another devoted disciple who called himself Karuṇācala. This latter was a poet of a high order and several of his compositions appear in the Sādhanamālā. His compositions are distinguished by easy-flowing diction and devotional language. In the end of the Sādhana of Vajramahākāla he has mentioned the name of his Guru Lilāvajra.

The name of Dārikapāda (753 A.D.), the disciple of Līlāvajra,<sup>2</sup> is fairly well known through the publication of MM. Haraprasad Shastri's Bauddha Gān O Dohā. From this work it appears that Dārika was a Bengali and wrote a number of songs in his vernacular some of which are recorded in the work above referred to.<sup>3</sup> In one of his songs he offers his obeisance to Luipa and this leads the editor MM. Shastri to think that Dārika was a direct disciple of Lui.<sup>5</sup> Luipa, as we have shown, belonged to an earlier age and as such any close connection between the two is hardly admissible. We can, however, explain this by holding that Dārika probably mentioned Lui as he was the first Siddhācāryya, and this seems to be a more reasonable explanation. A specimen of his song is given below:—

नुन कर्त्तार सभिनवार कायवाक् चित्र । विलस इ वारिक गत्रकात पारिम कुलें॥ राज्या राज्या राज्यारे स्वतर राज्या मोहेरा वाधा। लुइ पाच्य पर दारिक दादग्र भुवने लधा॥

Dārika composed a pretty large number of works in Sanskrit but none of them is found to be existent in the

शीकावकतुरीः प्रवस्य करवं शता तदाज्ञामयीं माका वृद्धित वाधनं खिनपुरीपाकक्ष जिला कतम् । यनुकं कथवाक्षकेत कविना वेत्राक्ष विकलरां । etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Catalogue du Fonds Tibetain, II, p. 212.

<sup>8</sup> Op. cit intro., p. 30.

<sup>4</sup> Op. cit., p. 53.

खुद बाच वर दारिक दादब्रभुववें सथा ।

origina/Sanskrit at the present time. He has written books on the Cakrasamvara, Kālacakra and Vajrayogi vā Tantras. Several of his works were translated into/Tibetan and the following among them are now extant 1:—

- 1. Śrī Kālacakratantrasya Sekaprakriyāvṛtti.
- 2. Tathāgatadṛṣṭi.
- 3. Cakrasamvarasädhanatattvasangraha.
- 4. Cakrasamvaramaņdalavidhi tattvāvatāra.
- Cakrasamvarastotra sarvārthasiddhi viśuddha chūdāmaņi.
- 6. Yogānusāriņī nāma Vajrayoginī tīkā.
- 7. Vajrayoginī pūjāvidhi.
- 8. Kāmakalā tāraņa sādhana.
- 9. Śrī Oddiyānavinirgata Mahāguhyatattvopadeśa.
- 10. Prajňäpāramitā hṛdayasādhana.

Next comes Sahajayoginī Cintā (765 A.D.) a female ascetic and a disciple of Dārikapāda who is known to us as the authoress of the *Vyaktabhāvānugata-tattva-siddhi* a a small work in Sanskrit.<sup>2</sup> A translation of this in Tibetan also exists.<sup>3</sup>

It appears from her work that she was a follower of the Vijñānavādin school and laid particular stress on the Universe being nothing but the creation of the citta or mind. It is the mind, she says, which begets miseries and in consequence creates all the external objects. The Prajñā and Upāya are also creations of the mind and when they combine give rise to Mahāsukha in the mind which fancies the whole external world to be the forms of Mahāsukha. The mind has its vagaries and its own ways: sometimes it is sleeping, sometimes it is

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Op. cit., pp. 39, 40.

<sup>2</sup> This MS. was discovered by us and a copy is preserved in the Oriental Institute.

<sup>3</sup> Bauddha Gan, index, p. 96.

awake and active, sometimes it begets desires, sometimes it is pure and sometimes it is impure, sometimes it has many forms and sometimes it is in an undescribable state. The Yogin who is able to realize the voidness of the external world and keep his mind free from reflection in all its different states and in all its vagaries and ways, is really the emancipated, and Buddhahood for him is easy of attainment. At the end of the work the authoress describes Vajrasattva in most eloquent language and characterises him as one who is realized by self alone, who defies comparison, is omnipresent, all-pervading, who is the creator, destroyer and the lord of the Universe and who brings into prominence the manifestations of the mind.

Next comes Dombī Heruka (777 A.D.) the disciple of Sahajayoginī who like Dārika is well-known to many through the publication of the Buddha Gān O Dohā already referred to. He was a king of Magadha but became an ascetic. In the Tibetan Tangyur he is sometimes called Ācāryya or Māhācāryya or Siddhācāryya. Dombī Heruka is recognized as one of the eighty-four Siddhas. He wrote books on Sahajayāna and Vajrayāna, and composed a book of songs entitled the Dombī-Gītikā. The songs given in the Bauddha Gān O Dohā are taken probably from this Dombī Gītikā composed by him. The following is a characteristic sample:

गङ्गा जजना मार्सें रे वर्ष्ट्र नाई। तंदि वृद्धिन मातङ्गी पोष्ट्या लीने पार करेइ। वाष्ट्र डोम्बी वाष्ट्रनो डोम्बी वाटत भइन उद्यारा। सर्गाद पाषा पर जाइव पुनु जिनजरा॥

प्रत्याकवेद्यो भववान् उपमावर्जितः प्रभुः । सर्वेतः सर्वेद्यापी च कर्ता सर्वो जनस्पतिः ॥ नीमान वससम्बोद्धी बक्तभावप्रवाहकः ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tārānāth, p. 323; Pag Sam Jon Zan, index, p. exhii.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Op. cit. p. 25,

Dombi Heruka composed a Sādhana of the goddess Nairātmā and this is recorded in the Sādhanamālā. It appears from the very opening lines of this Sādhana that he followed the Herajra Tantra:

डोम्बीहेबकपारेर्देवीचकस्य भावना कथिता। सञ्चलस्य सकलं तत्त्वं हेववात् योगिनीतन्तात्॥

He wrote a fairly large number of works; the Tibetan translations of the following among others are extant.<sup>2</sup>

- 1. Daśatattva.
- 2. Yogiyogini nāma sādhāraņārthopadeśa.
- 4. Nairātmāyogini sādhana.
- 5. Ganacakravidhi.
- 6. Ekavīrasādhana.
- 7. Nāmasangītivṛtti.
- 8. Guhyavajratantrarāja-vṛtti.

Besides these he wrote another work, entitled, the Sahajasiddhi<sup>3</sup> which we have discovered in the original Sanskrit. This is a highly interesting work even though it is short and consists of three small chapters, and probably does not exceed even a hundred ślokas in all. In it there are certain topics of absorbing interest, and we take this opportunity of recording some of the views expressed by the author.

Dombī formulates that the worship of Kula is the most important in Tāntric religion. Without it no success can be achieved, but with it great success is possible of attainment. While explaining the word Kula, he says, they are five in number and they originate from the five Dhyāni Buddhas, Akṣobhya, Vairocana, Amitābha, Ratnasambhava and Amoghasiddhi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sādhanamālā, Vol. II, p. 443. <sup>2</sup> Bauddha Gān, app. p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Copy of this is preserved in the Oriental Institute.

कुक्विवात् भवेत् सिक्तिः वर्वकामप्रदा ग्रामा ।

and this is the reason why they are called Kulesus or the Lords of the Kulus (families). The thunderbolt family originates from Aksobhya, the Lotus family from Amitābha, the Jewel family from Ratnasambhava, [the Disc family from] Vairocana and the Action family from Amoghasiddhi.

From the word Kula the words Kulācāra, Kaulika are derived. The Kaulas declare themselves to be Tantric Hindus. From the literature of the extant Kaulaism the meaning of the word Kula is not clear. Moreover, in some instances a large number of interpretations of the word appear which shows definitely that Hindus were not certain about the meaning of the word.2 But the meaning in the Buddhist sense is quite clear and unequivocal; they gave not more than one interpretation to the word. The Kaulas according to them, mean the worshippers or the followers of the originators of the five families, namely, of the five Dhyani Buddhas. The question will then arise as to whether the Kaulas are really Hindus or Buddhists. We are not here to discuss this great question which should remain open until sufficient materials are at hand to prove either. There is indeed very little difference between the Kaulācāra and the Tantric Bauddhacara, because in both the desire to do improper and illegal things in the fullest extent is present.

Dombī Heruka has written about the theory of Mahāsukha, and the happiness obtainable therefrom has been fully dealt with. The happiness which can best be obtained by one's own experience, according to him, has four successive stages: Ananda, Paramānanda. Vira-

चचोध्य नवासित्युक्तं चितिताभः पद्ममेन च । रमणकावीः धावरतः वैरोचनवायामतः ॥ चवीयः वर्षातिकातं बुक्तानीतानि चंचियेत् ।

mānanda, and Sahajānanda. By the combination of the two elements Prajñā and Upāya these four stages of great happiness can be obtained.¹ It can only be experienced by one's own self and when so realized then only emancipation or perfection can be obtained.² In the 11th century Advayavavajra also voiced the same opinion.³ Dombī Heruka was also responsible for the introduction of certain new elements into the Vajrayāna system.

The next period of the development of the Tāntric culture amongst the Buddhists is probably represented by a set of most powerful writers and popular gurus like Dipańkara (980-1053), Advayavajra or Avadhūtipā, his disciple Lalitagupta, Tilopā of Cātigāon, Ratnākaraśānti, Prajñākaramati and Nāropā all of whom were contemporaries of King Mahīpāla I of the Pāla Dynasty who according to V. A. Smith flourished between A.D. 978 to 1030.

## §5. Leading Tenets of Vajrayana.

(i) Conception of Guru.

In ancient India for all kinds of religious and secular knowledge the necessity of a *Guru* or preceptor was always felt, but nowhere is reverence to the *Guru* so much in evidence as in Vajrayāna. Nothing, they affirm, can be achieved without a preceptor. It is

भागन्देन तुर्च किश्चित् परमानन्द ततोऽधिकाम् । विरमानन्द विरामः स्थात् सञ्जानन्द तु ग्रेयतः ॥

तेवानेव पारतन्त्रप्रात् सस्वेद्यं महासुखम् । सम्वेद्ये भवेत् सिक्तिः सस्वेद्यं हि भावना ॥

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. p. 32, Gos, No. 40.

त्रीलद्धवयक्तसः गुरोनंता पदासुकत्।
 त्रीलक्कितमुद्रेन ताराचाधनसुक्तते॥

For detailed information see N. K. Bhattasali; ed: Gopielinder Sansyllei, M.; Indian Teachers of Buddhist Universities, p. 158.

impossible to follow mystic doctrines and practices without a preceptor. What particular Mantra or mystic practice is suitable to a person who is already initiated must be told by the preceptor whose duty it is also to inform him of the way in which it should be reneated and the number of times it should be muttered in order to obtain the different kinds of perfections (Siddhis). The Buddhists always had preceptors practically since the time of Buddha, but the more Buddhism became mystified in its later stages the greater was the necessity of preceptors that was felt, and, in Vajrayana, we find the position of the Guru altogether paramount. He is idolized as the Buddha, he is the Sugata, he is Dharmakāya, and the bestowal of emancipation lies in his power; he is omniscient and without his kindness nothing can be achieved. In every Tantric work there is an evidence of the high esteem in which the Gurus were held 1 and, in many works, the characteristics of the Guru and the disciple are enumerated.2 Simply because a Mantra is known it does not necessarily follow that by muttering it one can attain perfection. It is impossible, and it is against the principles of Vajrayana. The worshipper is first to be initiated by a Guru, and he must obtain the different kinds of Abhiseka from the Guru, and then, if all his instructions are followed in the most precise manner possible, then and then alone Siddhi or perfection is possible of attainment. Guruship is a position which is very difficult to attain; and unless one answers to the characteristics laid down in Vajrayana literature he is no Guru but a cheat.8

<sup>1</sup> See, for instance, the prayer to the Guru by the disciple in the Prajnopāya-viniścayasiddhi, GOS, p. 19, ślokas 9-16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See, for instance, Januariddhi GOS, chapters 13 and 14, on pp. 71 ff.

<sup>3</sup> Cf. Inanasiddhi, GOS, p. 72-

## (ii) Regulations for worshippers.

In view of the conflicting statements regarding the restrictions imposed on the worshippers in the Sādhanamālā, it becomes difficult to say as to how the lives of the worshippers were regulated in those times, and what mandates of the Church they had to follow. We find, for instance, that the worshippers must abstain from taking non-vegetarian and all objectionable items of food such as, onions, oil, salt, etc., and must not violate the rules of strict celibacy.1 In other places it is said that the offerings should consist of flesh, wine and other objectionable articles.2 In one place it is said that worship should be done after purifying the body by bath and by observing the rules of celibacy.3 In other places, again, contrary to the above, no restriction is laid down either of place or of any particular food.4 Again, we also meet with a general rule that the worshipper obtains perfection by the muttering of the Mantras only, even without drawing the Mandala (magic circle) or purifying himself by fasting.5

The reason for this contradiction seems to be that the Vajrayānists recognized the existence of different grades among the worshippers, and legislated for the different classes beginning from a strict observance of Vinaya rules in the lowest ranks to the stage of no restriction in the highest ranks. Indrabhūti recognized three classes of disciples, as Mrdu, Madhya and Adhimātra, who had different degrees of mental development, and

<sup>्</sup>र p. 251 निकासकायी मदामांस्वमापसान्त्रीकसम्बद्धविनर्जितकासं जपेत्।

p. 333 त्रज्जचर्यासिवत्यागसद्यपानविवर्जनम् । प्रत्यचं कानसित्येच विधिरवोपदिकाते ॥

<sup>2</sup> p. 585 मांचनम्बिमामरापुर्यपूर्णयसेपनं etc.

<sup>3</sup> p. 336 माधिमतं विधानेन प्रकृषीत् त्रश्चणयंतः ।

<sup>\*</sup> p. 281 दिना वच्यक्तकानीपवाचेन बेनसं आपकाचेच चिटति।

prescribed for them according to their mental capacities different regulations for their spiritual uplift. Advayavajra classified the Buddhists as Saikṣas and Aśaikṣas and prescribed the strictest rules for the Śaikṣas who were less advanced. The Aśaikṣas being much more advanced in the matter of spiritual progress were allowed to follow such advanced practices as are prescribed in the Anuttarayogatantras.

Our late lamented friend Kazi Dawasam Dup has given us also a classification of the Vajrayāna; he divides it into six stages, though, of course, he regarded the different divisions as pertaining to Mantrayāna.<sup>3</sup> The aforesaid divisions are:—

- 1. Kriyātantrayana.
- 2. Caryā (Upāya) tantrayāna. "
- 3. Yogatantrayana.
- 4. Mahāyogatantrayāna.
- 5. Anuttarayogatantrayana.
- 6. Atiyogatantrayana.

We do not know on what authority this class. tion is based and there is little hope of knowing the reverend Kazi is now no more. It is to be point out in this connection that this elaborate classification was unknown in India where only the (1) Kriyatant (2) Caryatantra, (3) Yogatantra and (4) Anuttarayog tantra were known. These four terms are more less frequently met with in Budanist Tantric literatu and as such they make their appearance in the Sādhan mālā also. Beginners and initiates into the mysteri of Vajrayāna were, of course, admitted in the loweranks, for instance, in the Kriyātantra where stri

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jianasiddki, chapters 18, 19 and 20, pp. 95ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Advayavajrasashgraha, chapter 1, p. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cabrasambharatantra (Tantric texts), intro., p. axxii.

L See Waddell : Lamaism, p. 152.

rules, discipline, and celibacy were enjoined on them until they were considered fit to be raised to the higher class. The Yogatantra appears to have been reserved for those who were considered fit to come in contact with the Saktis, while the Anuttarayogins belonged to the highest class and were immune from all laws, human or divine. They were called Siddhas and were believed, to be in possession of extraordinary powers of working miracles and performing prodigious feats. The traditional number of the Siddhas is recognized as eightyfour and they mostly belonged to the Pala period of Bengal Aistory. The Tibetans are supposed to have preserved a history of these eighty-four Siddhas and this has been translated into German by A. Grunwedel nublished as Die Geschichten der Vierundachtzig (Mahāsiddhas) in the Baessler Archiv, Band V.

#### (nii) Mantras.

The Mantras or mystic syllables constitute the bone of Tantric worship and of Vajrayāna; they of innumerable varieties, such as, Bīja, Hṛdaya, ahṛdaya, Pujā, Arghya, Puspa, Dhūpa, Dīpa, Naiveya, Netra, Sikhā, Astra, Rakṣā, and so forth. These antra are mostly unmeaning words but they somemes disclose distinctly the influence of a language now aknown. It is however impossible to say how these fantras were introduced in ancient India; the Vedic ymns were indeed alled Mantras but they had their eaning. But these Tantric Mantras are in most cases leaningless strings of words, sometimes giving absoluteno sonse. The Vajrayānists, of course, in several stances, attempted to trace the origin of certain Mantas which point unmistakably to Buddha himself as

Kern: Manual of Buddhism, p. 133.

See for instance the Mantra of Jänguli for prevention of make hite and willing snakes. Sädhanmälä, p. 249-50.

their originator.1 The Mantras of Vajrayāna seem to he a development of the Dharanis contained in the Vidyādharapīṭaka to which a reference has been given by Hiuen Thsang. These Dharanis according to Kern existed in Buddhism from very ancient times,2 and seemed to have been introduced into Buddhism for the benefit of the less advanced followers who did not care so much for their Nirvana as they did for their material prosperity in this world. Such recruits to Buddhism were enjoined to read some of the Sūtras which however proved to be beyond their intelligence. For their benefit these had to be shortened into Dharanis and they had to commit them to memory. This seems to be the process in which the Sūtras underwent a change in very ancient times, and ultimately when they were further reduced they gave rise to Manfra. Take for instance, the example of Astasāhasrikā Prajāāpāramitā which in itself is too stupendous for any tolerably learned Buddhist to read through and understand, not to speak of the illiterate mass which were mostly responsible for the great popularity of Mahāyāna. They cannot indeed read this vast literature for acquiring merit; for them something shorter was necessary. Prajñāpāramita with its eight thousand stanzas was therefore reduced to a hundred, and, ultimately, to a very few stanzas which became known as the Prajñāpāramitā Hrdaya Sūtra which was further reduced to make room for the Prajñāpāramitā Dhāraņi. The next step in this chain of evolution is in the formation of a Prajñaparamita Mantra which makes its appearance in the Sadhanamala, and this again led to the conception of her Bija in one syllable Pram in response to which the Sūnya may transform itself in the form of the god-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. p. 834 प्रशादिकाशकतिष् चुनतोपदिछ ।

p. 335 सानामाः विश्वाः च एव सुवतिर्वेताः कविलादिभूः।

Manual of Buildian P. &

dess Prajñāpāramitā, a veritable metamorphosis of the Prajñāpāramitā literature. The origin of the Tāntric Mantra thus can be traced through the successive stages of the Buddhist literature; when, however, we turn our attention to Hindu literature we are surprised to find that the Tāntric Mantras suddenly make their entry in the Hindu Tāntric literature without showing even a faint trace of the earlier and crude stages of development. To our mind this seems to be a sufficient reason for believing the Hindu Māntric system to be later than the Buddhist Vajrayāna and for holding that they were incorporated into Hinduism bodily from Buddhism.

In the Sādhanamālā the sādhana for Jānguli which is in the form of a Sangīti is said to have been delivered by Buddha himself. In the sadhana of Vajrasarasvatî it is said that this sadhana has been composed in accordance with the instructions of the Sugata.2 With reference to the Mantra Om picu picu prajnāvardhani įvala įvala mehāvardhani dhiri dhiri buddhivardhani svāhā the sādhana says that this Mantra was delivered by Buddha himself.3 The famous logician Santaraksita and his erudite disciple Kamalasila both of whom belonged to the eighth century are of opinion that the Buddha instructed the people in the Mantras, Mandalas, etc. so that they might obtain prosperity in this world.4 From these facts we can easily maintain that Buddha introduced some sort of mysticism into his religion which, in later times owing to a variety of influences, developed

वेन अनवतीत्रवाणी सन्तयोगदिनियमचेति विषयः। ्वोगः समाधिः। चादिमच्येन सुमावचवादिपरियकाः

<sup>1</sup> See p. 248ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> p. 334 : प्रश्नादिसाधमसिद सुत्रतीपदिछं।

<sup>.</sup> १ p. 336 : साधामः कथितः स एव सुनतेसेन्त्रः श्रविसादिभूः।

<sup>4</sup> Tatiyasangraha, p. 905 : तदुक्तं सन्त्रयोशादिविद्यमाद्विधिवल्कृतात् । etc. Kamalastla adde:--

a full fledged mystic system in the form of Vajrayāna.

The Vajrayanists maintain that the Mantras are endowed with great powers and blindly believe in them. In the Sādhanamālā, passages showing this blind faith on their part are too frequent and eloquent. In one place it is said: What is there impossible for the Mantras to perform if they are applied according to rules? 1 In another place it is said that through the repeated mutterings of the Mantra, so much power is generated that it can astonish the whole world.2 The Mantras by their power can even confer the Buddhahood 3; the merits that accrue from the mutterings of the Mantra of Mahākāla are so numerous that all the Buddhas taken together cannot count them even if they were to count without cessation for a number of days and nights.4 The five greatest sins according to Buddhism are the five Anantaryas but these can be easily washed away and perfection can be gained if the Mantra of Lokanatha is repeated.5 By the repetition of the Mantra of Khasarpana the Buddhahood becomes as easy of access as the Badaraka fruit on the palm of the By the Dhāraṇī of Avalokiteśvara even an ass can keep three hundred stanzas in memory.7 Mantra of Ekajatā is said to be so powerful that the moment it is muttered a man becomes free from danger, he is always followed by good fortune and his enemies are all destroyed and without doubt he becomes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 575 : विमन्ध्यसाधां सम्बादां योजितानां यथाविधि।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> p. 334: विश्वविद्यापने सम्मिरसादस्योपनायते ।

<sup>8</sup> p. 270: वर्ष सम्बद्धां वदलमपि द्दांति कि पुनरन्याः विदयः।

<sup>4</sup> p. 600: चर्यवृत्रस्य सम्बद्धान्यस्य बिखदानेन पुत्रसम्बद्धाः अवधितुं न समयी वृत्ते रानिन्दिनमविश्विद्यक्षारया देवा चिप तत् पुत्रसं अवधितं न समर्थः।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> p. 31: पदानुनार्यकारियोऽपि कोटिकापेन सिवति ।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> p. 82: परणातिषुकंशं कृत्रजनिष वेशा पावितकावकीनवर्रकपकतिवानितिहित ।

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> P. 87 : जब्बोहरिय प्रवासतम्ब सङ्गाति ।

as pious as the Buddha.<sup>1</sup> Examples of this kind conseasily multiplied from the Sādhanamālā. Lest the people prove doubting, which they are always apt to do, the Sādhanamālā gives from time to time the assurance that the power of the mind is extraordinary and one should not doubt what is said about the efficacy of the Mantras.<sup>2</sup>

It is said that the Mantras are only powerful when they are applied strictly in accordance with the rules. The rules are so strict and minute, and so numerous that it is extremely improbable that any Mantra is capable of being applied in strict conformity to rules, and this is a factor which is apt to discourage enthusiasts and new recruits. But whether the Mantras which are not recited according to the letter of the rules, but in conformity with them as far as is possible, can give any results, is answered in the Sādhanamālā probably in token of encouragement to new-comers and enthusiasts. "You should not be sorry," says Kumudākaramati, "because you are not able to apply the Mantra in accordance with the rules stated before. At least you should perform the rite of self-protection and thinking of the closure of the boundary (Sīmābandhana) and of worship you should repeat the Mantras as long as you can and aim at perfection. In accordance with your powers and actions you will certainly obtain results. The testimony of the Tantras in this connection is that such a worshipper can alone give protection to the world.8" The repetition of the Mantras, however, has to be done with the greatest care and, in several instances, the Sādhanamālā gives

<sup>1</sup> p. 262 : देवा स्वकारायाच्य सन्वराको सदाववः। etc.

<sup>2</sup> p 330 : संज्ञानी नेच कर्त्तेयी विचित्रा भावज्ञास्यः।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> p. 18 वयोक्तेवाचं बक्क रति नावधादितयं। चनात स्वामधाळारचां क्रमा वीधावलं च पूजादिकं च चिनाविकां तवान्तानुवार्यं वावदिकं करित् वाधवेदा। वीधीकुकं कर्तानुकर्यं कावक्रमेव विवति । स्वोति विवीक्तं रचितं चनति क्रमावध्यातः।

directions for proper repetition. For instance, they should not be recited too quickly, nor too slowly. The mind at the time of recitation should be free from all bad thoughts and completely concentrated on the letters of the Mantra which should be repeated so long as there is no tired feeling.<sup>1</sup>

The Mantras are considered most sacred by the Vajrayānists and the accuracy of these Mantras were zealously guarded by them, in much the same way as the Vedic Mantras, by means of several devices. These Mantras are composed usually in ordinary prose but occasionally in an enigmatic language the meaning of which sometimes becomes very difficult to understand. The Mantras are done into prose as well into mnemonic verses for the obvious purpose of memorising. These verses are extremely curious and give practically no meaning to ordinary readers. Let us take, for instance, the verse:

चारौ चक्रधरस्ततः पिसुयुगात् प्रसान्वितो वर्डान । तस्माच ज्यसयुग्ममस्य च परे मेधा परे वर्डान । एतस्माचरमं धिरिहयमतो बुद्धिस्तया वर्डान । खाद्यान्तः कथितः स एव सुगतैमंन्तः कवित्वादिभूः ॥

At first sight it gives no meaning unless you know that it is the statement of a Mantra done into verse which when translated will give the following meaning. "In the beginning there is Cakradhara, who is followed by two Picus and Vardhani joined with Prajñā; after that are two Jvalas which are followed by Vardhani after Medhā; even at the end there are two dhiris, Buddhi and Vardhani ending in Svāhā. This Mantra which has power to confer the eleverness of a poet was introduced by the Sugata."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 10. म इतं न विश्वमितं चछत्यद्वच्यवर्जितं सन्त्राचरतत्वित्तं तावकापेत् यायत् चेदो न भवति ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> p. 385,

Now the above is nothing but the statement of the Mantra of Vajravīnāsarasvatī which runs as: Om picu picu prajňāvardhani jvala jvala medhāvardhani dhiri buddhivardhani svāhā.

Another example of a similar nature is the Bijamantra of Sarasvatī which is stated in the Sādhanamālā as:

सप्तमस्य दितीयस्थमस्यमस्य चतुर्थेकम् । प्रथमस्य चतुर्थेन भूषितं तत् सबिन्दकम् ।

"It stands on the second syllable of the seventh; and is the fourth of the eighth, it is accompained by the fourth of the first and decorated with the spot." The explanation seems to be: the second syllable of the seventh class (Antahstha) is R, fourth of eighth (Usma) is H, fourth of the first (Svara) is I, the spot is M and therefore the resultant Bija is HRIM, (Fi) the Bija of Sarasvatī.

Let us take up a third interesting example of this kind where the Mantra of Ekajaṭā is expressed in mnemonic verse <sup>2</sup>:—

हान्तं क्रताप्रनस्यं च चतुर्थसम्भेदितम् ॥ विन्दुमक्तकसंभिन्नं खळिन्द्सहितं पुनः ॥ एतद्दीजं महद्दीजं दितीयं प्रस्मु साम्मतम् ॥ तान्तं विद्यसमायुक्तं प्रनक्तेनैव भेदितम् ॥ नादविन्दुसमायुक्तं दितीयं भवति स्थिरम् । दृतीयं तु पुनर्वींजं कथयामि प्रयक्षतः ॥ हान्तं महस्मराक्षान्तं नादविन्दुसमन्तितम् । एतद्दीजवरं श्रेष्ठं त्रैकोक्यदह्मात्मकम् ॥ कथयामि चतुर्थं च यथा बुद्धेन भाषितम् । पानां श्रद्धं सुतेत्राक्यं सर्वसिद्धिप्रदायकम् ॥

# पृद्धं चर्डाचारं सम्यक् मन्तिनव्यक्तिकारणम्। टान्तमविष्टीनन्तु उचारेख तु रक्तवम्॥

"It ends in H placed on Fire, is pierced by the fourth vowel and is accompanied by the head of a spot and the half moon. This first Bija is a great Bija. Now hear of the second which ends in T with Fire, is pierced by the same and is accompanied by Nādabindu. The third also I state carefully which ends in H trampling on the sixth vowel and is accompanied by Nādabindu. This Bija is the most powerful and is able to set the three worlds on fire. I state now as was done before by the Buddha, the fourth syllable which ends in PHA and gives all kinds of perfections. In order to complete the Mantra hear the half syllable ending in T which is devoid of A and by mere utterance saves all."

The first Bīja consists of H, R (fire),  $\bar{l}$  (fourth vowel),  $\bar{H}$  (spots) and  $\tilde{M}$  and the resultant syllable is  $H R \bar{l} \ \tilde{M} \ \bar{H} \ (\bar{m})$ . The second Bīja includes T, R (fire),  $\bar{l}$  and  $\tilde{M}$  which together makes  $T R \bar{l} \ \tilde{M} \ (\bar{m})$ . The third has  $H, \bar{U}$  (sixth vowel), and  $\tilde{M}$ , which together give  $H \bar{U} \ \tilde{M} \ (\bar{m})$ . The fourth is PHA while the fifth letter is  $\bar{T}$  which is deprived of its  $\bar{A}$  and therefore considered as a half letter. The last two will give  $\bar{P} H \bar{A} \ \bar{T}$ . So the whole Mantra stands as  $\bar{m}$ :  $\bar{m} \ \bar{m} \ \bar$ 

#### (iv) Bodhicitta.

The Vajrayānist conception of the Bodhi mind appears to be the same as that of the Yogācāra School started by Asanga and the literature of which included among others such excellent works as the Tattvasangraha of Sāntarakṣita. The human mind, or as it is called in Buddhism, the Bodhi mind is something like a continuous stream of consciousness which changes every moment, the consciousness of the previous moment giving rise to the consciousness of the succeeding moment,

the first being the cause of the next. This chain of momentary consciousness is without a beginning, or at best. its starting point cannot be traced, and Buddhism. more or less, is not so much concerned with the beginnings of things as it is with the future or the emancipation of the chain of Vijnana. This chain of momentary consciousness operating in unison with the all powerful act-force leads the chain either to degradation or emancipation according as the actions done are good or bad. The Bodhi mind is by nature surcharged with bad conformations, memory, desires, etc., which consequently make it impure. To purify this chain of Vijñana there should be an attempt on the part of its owner to remove the many impurities, and until the impurities are not so removed the Bodhi mind will be subject to a series of transmigrations, not necessarily in the world of men. but in one of the numerous heavens if the actions done are good or in the world of animals, ghosts, etc., if the actions done are bad.1

According as are the impurities removed one after another from the Bodhi Mind the mind commences an upward march in the different spiritual spheres named by the Mahāyānists as, the Bhūmis, and stays in the different spheres only so long as he is not qualified enough to rise still higher. The number of these Bhūmis is recognized generally as ten, and the Sūtra which describes these ten Bhūmis is the famous Daśabhūmikasūtra of which we have just got a magnificient edition from Dr. J. Rahder. The Bhūmis are named on page 5 of this book, and their names are Pramuditā, Vimalā, Prabhākarī, Arcişmatī, Sudurjayā, Abhimukhī, Durangamā, Acalā, Sādhumati, and Dharmāmedhyā. When the Bodhi Mind obtains emancipation, or in other words, when it crosses the ten Bhumis mentioned above, it is rewarded with Omniscience. Now then the question

<sup>1</sup> B. Bhattacharyys: Foreword to the Tattvasangraha, p. xxxix.

arises as to the place where the Omniscient Bodhi Mind can reside in the real cosmological structure as conceived originally by Buddha. The Bhumis, it may be remembered, were not meant for the Hinayanists but were exclusively meant for the Mahāyānists whose followers went by the name of the Bodhisattva. No Buddhist will be called a Bodhisattva who has no compassion for suffering humanity or who will not be prepared to sacrifice his Nirvana, even though entitled to it, until all the creatures of the universe are in possession of the Bodhi knowledge. Thus we can see how the Srāvaka and Pratyekas are not entitled to the name of a Bodhisattva which also accounts for their being called Hīnayānists because they selfishly look forward for their own benefit and are not at all moved by the intense sufferings of other less advanced brethren.

The Hīnayānists before obtaining their Nirvāṇa, have a place in the world structure, but their individuality is lost when they actually obtain Nirvāṇa. They have not to wait for the emancipation of others and as such their continuing to hold on to existence is not at all necessary. But the Bodhi Mind of a Bodhisattva is entirely different. Even when he is entitled to his Nirvāṇa he has to continue for the benefit of all living beings and work vigorously. But to the question, where do they live after their attainment of Omniscience?—a satisfactory answer has been given by Śāntarakṣita in his famous work the *Tattvasangraha* where he says:

Akanişthapure ramye suddhāvāsavivarjite!
Buddhyante yutra sambuddhā nirmitastviha Buddhyate!!

"In the excellent Akanistha heaven which leaves aside the Suddhavasa gods, the Bodhisattva attains Omniscience and (under his influence) a Buddha is born in this world."

Kamalasila while commenting on this passage says that above the Akanistha heaven there is the *Mahesvara-bhavana* or the abode of Mahesvara where the chain of consciousness of the compassionate Bodhisattva attains Omniscience.

The Vajrayānist conception and definition of Bodhicitta is in accordance with the tenets of the Bodhisattvayāna, and was first promulgated in the *Guhyasamāja*. According to this authority the Bodhi Mind is there where voidness and compassion work in unison.

At this stage it is necessary to explain the conception of the external objects from the viewpoint of Vajrayāna. In the eye of a Vajrayānist the external world has much the same significance as it appears in Yogācāra. In the Sādhanamālā also there is ample evidence to show how the external world is treated in the philosophy of Vajrayāna. In one place it characterises the external world with its movable and immovable objects like the pot, picture, carriage, house, house of statues, mountains, etc., as reduced by reason to mere appearances in much the same way as magic and dream are considered as appearances.<sup>2</sup> Therefore the Vajrayānists held that external objects have no more reality than magic, mirage, shadow or dream and that their reality could not be proved by reason.

# (v) Ahamkāra.

A peculiar feature of Vajrayāna worship lies in its doctrine of Ahamkāra or identification of the Bodhicitta

See also Jnanasiddhi p. 75 where the identical floka is also quoted.

<sup>1</sup> p. Hi quoted from the Guhyasamāja— ग्रान्यताकरवाभिन्नं वीधिवित्तमिति स्नतग्र।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> p. 139: स्ट्रेसत् घटपटमकर नथनदेवकुलपर्वसादि चराचरं तत् सर्वे प्रतिभावसाचं विचारेच प्रतिभाषीयमं माणासप्तपदम्म, चन्नमपि निकासमानः सप्तोचनः इसं प्रत्यति। भावसन् । etc.

with the deity worshipped. The Sādhanamālā explains this doctrine of Ahamkara clearly in several places and the word occurs in almost every Sādhana. It is explained as "I am the goddess and the goddess is in me." 1 After Ahamkara the worshipper should conceive himself as the deity with the same complexion, form and limbs as described in the Sadhana and should instead of worshipping any external object worship himself. It was suggested elsewhere that this identification of the worshipper with the deity worshipped was a new feature introduced by the Buddhists into Tantrism. met with a general criticism from a number of noteworthy scholars and journalists including Dr. A. C. Coomarswami of Boston and Mr. O. C. Ganguli of Calcutta. has been urged that in view of the great antiquity of the Yoga Philosophy the view that the doctrine Ahamkāra is a new introduction is untenable. To this it may be said here that the theory of the absorption of the individual self with the Primordial Matter or union of the self with a Personal God by the practice of Yoga, and thereby the attainment of perfect knowledge and the consequential freedom from the bondage of transmigration, was started in India from very ancient times, and traces of it can be found in the Upanisads of very great antiquity, even greater than that of the Yoga System. Nothing therefore can be said to be a new introduction. But still we say, for instance, that the Vedanta doctrines originated with Sankara though previous to that there was a school of Aupanisada philosophers; that Sankara systematised the doctrine of Maya though Buddhists from Nāgārjuna's time all acknowledged and wrote about the same doctrine in their works. When it is said that this element of Ahamkāra was introduced by

<sup>े</sup> See for Instance, p. 318: चा अनवती प्रश्नापारनिता चार्ड बोर्ड चा अगवती क्रमापारनिता

Vajrayāna for the first time it was said with reference to the identification of the worshipper with the deity who is a transformation of the great Reality known as Sunya not only for the purpose of obtaining emancipation as is found in Yoga but also for bewitching women, destroying men and their dwelling houses and even for the extraction of snake poison or for relieving a woman of the pains of labour. The Ahamkāra in fact is imperative in the Vajrayāna form of worship and this introduction is considered to be new in view of the multifarious purposes it was called upon to serve.

In some of the Hindu Tantras the doctrine of identification or Ahamkāra is indeed to be met with, and this fact gives rise to the controversy as to which Tantras, those of Hinduism or Buddhism, are older. We have sufficient reasons to hold that the Hindu Tantras were introduced on the model of the Buddhist Tantras and the Hindus among other things borrowed many Buddhist customs, practices, deities, and Mantras. The very Kulācāra seems to have been originally conceived by the Buddhists and probably the forefathers of a large number of Kaulas to-day were direct disciples of Buddhists in the Tāntrik Age.

#### (vi) Advaya.

To understand the significance of the Vajrayānic conception of Advaya, the theory of Śūnyatā and Karuṇā will first have to be taken into consideration. Voidness and compassion together constitute what is called the Bodhicitta or the Bodhi Mind. This idea probably for the first time makes its appearance in the Guhyasamāja. The mixing up of the two elements Sūnyatā and Karuṇā is what is known as Advaya.

The Sunyata as conceived by the Vajrayanists is very fermibly expressed in the Sadhanamala, p. 1116.

Here it is mentioned that Śūnyatā consists in thinking or realizing all *Dharmas* (elements or objects) as transitory, momentary, non-ego, mistaken (as realities) by the mind, similar to objects seen in a dream or magic, endowed with a beginning and end, and natural purity, non-existent, unborn, and void like the place of Tathatā.

The conception of Karuṇā or compassion of the Vairavānists finds also a lucid expression in the Sādhana $m\bar{a}l\bar{a}$ : Compassion is defined as the determination on the part of the Bodhisattva to lead and finally to place all beings in Nirvana including beings born from eggs, uterus, perspiration, or beings endowed with shoes like horses (Aupapāduka) or endowed with a form or formless, or endowed with consciousness or unconsciousness, or beings who abide neither in consciousness nor unconsciousness.2 In another place Karunā is expressed as a strong determination to diffuse right knowledge among the people who owing to desire (tṛṣṇā) are blinded by ignorance and cannot realize the continuous transmigration as caused by the act force, in order that they may lead a life in accordance with the law of Dependent Origination.3

The commingling of Sūnyatā with Karunā is what is designated by the Vajrayānists as Advaya and it is a theory which is very important for understanding the underlying features of Vajrayāna, for, on this alone, the foundation of Sakti worship is based. The Sādhana-

<sup>1</sup> p. 111: चनित्याः चनिका किराज्ञानः चित्तविद्यताः सप्तेन्द्रजास्त्रवद्याः प्रति-भाषनाचा चादिकामाः प्रकृतिपरिग्रावा चभावा चन्त्राता चनुत्रद्वाः तथताभूतकादिग्रत्या वर्षभर्माः etc.

<sup>2</sup> p. 26 : यावकः सन्ताः सन्तरप्रदेव संग्रहीताः चच्छता वा जरायुजावा संसेदजाः । चौषपायुकावा क्षियो वा चक्कियो वा चक्कियो वा संसेदजाः । जिल्ला वा क्षियो वा व्यक्कियो वा निवसंत्राज्ञासंत्रियो । जिल्ला वे सर्वे सथा चक्कियोधिमनिवर्गयभागौ प्रतिसायितया ।

<sup>ा</sup> जारा दुका ना जारवा ना चकावर ना कामना ना विवास ना वार्या ना जारवा ना जारव

mālā also quite clearly explains the theory by characterizing the effects of Advaya by means of a simile: as copper leaves its dirty colour (and becomes gold) when it comes in contact with the magic tincture, similarly the body leaves off its attachment, hatred, etc., when it comes in contact with the tincture of Advaya.¹ This Advaya is a form of cognition which is all important in Vajrayāna and in many instances the craving for this knowledge finds expression in the Sādhanamālā. In the same way as other ideas were deified in Vajrayāna, Advaya was also deified and we find two deities Heruka and Prajñā, the embodiments of Śūnyata and Karuṇā, commingled in Advaya, and fused together in embrace in the Yuganaddha or the Yab-yum form. The duality merges into one even as salt commingles with water.

#### §6. Aims and objects of the Tantrics.

The Sādhanamālā is a collection of Sādhanas. The word Sādhana is closely connected with the word Siddhi and the Sādhana is a procedure by which Siddhi or perfection can be obtained, provided the directions therein given are practised with patience and zeal. The Hindus generally recognize eight Siddhis though occasionally eighteen and twenty-four Siddhis are also acknowledged. The eight Siddhis are: Animā, Mahimā, Laghimā, Prāpti, Prākāmya, Iśitva, Vaśitva, Kāmāvasāyitva.

In the Brahmavaivarta Purāna<sup>2</sup> mention is made of thirty-four kinds of Siddhis, including the eight already cited. Some of them are: Dūraśravaṇa, Parakāya-praveśa, Manoyātitva, Sarvajñatva, Vahnistambha, Jalastambha, Cirajīvitva, Vāyustambha, Keutpipāsānidrās-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> p. 82: यथा विविद्वेन विवं ताचं कथातां त्यावित सूचा प्रदीदनिवाहिक्दवेन विव बहेतादिनं त्यालितः

<sup>1</sup> Krynajanma-Khanda, Ch. 78, St. 20–29.

tambha, Kāyavyūhapraveša, Vāksiddha, Mrtānayana, Prānākarṣaṇa, Prānadāna, Indriyastambha, and Buddhistambha. One who is able to attain by a particular process many of the foregoing powers is called a Siddhapuruṣa "Perfected Man." In the mediæval times it is said there were many Siddhapuruṣas in India, and the Buddhists recognize their number as eighty-four. Pictures of these are still prepared in Nepal and Tibet and they are even now venerated in these countries.

The Siddhas again are of three varieties according to Tantrasāra: 1 Uttama, Madhyama, and Adhama. characteristics of each class are also given in the same work; and a Siddha, for instance, will be recognized as belonging to the first class when he is able to fulfil all his desires by mere wish, or in other words, as soon as a desire arises in his mind that very moment it is fulfilled. The second class Siddha is able to conquer death, commune with gods, enter unperceived into the bodies and homes of others, move in the air, hear the gods talk in the firmament, understand all terrestrial truths, obtain conveyances, ornaments, etc., and a long life, bewitch people, perform miracles, remove diseases by a mere glance, extract poison, obtain erudition in the Śāstras, renounce all wordly enjoyments, practise Yoga in all the eight divisions, show compassion to all beings, obtain omniscience, etc., etc. The third or the lowest class of Siddha obtains: fame, long life, conveyances, ornaments, familiarity with the king, popularity with royal personages and the people, power of bewitching, wealth and prosperity, children and family.

It can be easily seen from the above that the third class of Siddhas were never designated as Siddhapurusas; those were attached either to the first or the second class. In all Tantras, Hindu or Buddhist, general directions are always given as to the manner of obtaining Siddhi by muttering the mantras. In case legitimate muttering of the mantras and the conformity to the regulations do not bestow the desired Siddhi, the Tantras also give directions as how it can be obtained by seven different processes.<sup>1</sup>

Having thus described the nature of the Sadhakas or Magicians let us now proceed to characterise the different Siddhis or perfections, the possession of one or the other of which entitles a man to be called a Siddha or a Magician. The word Siddhi may be defined as the attainment of superhuman powers of the mind, body or the sense-organs. The Siddhi is generally known to be of five varieties: 2 (1) Janmaja, co-existent with birth, (2) Ausadhija, due to some drug, (3) Mantraja, due to the agency of magic syllables, (4) Tapojadue to austerities, (5) Samādhija, due to intense meditation. The mind is compared to a river in the rainy season with all the exits closed except one through which the water rushes with tremendous vigour. When mind in the same way is concentrated on one particular thought it is able to acquire great strength which we call Siddhi (Perfection).

Siddhis are of various kinds and range from success in love affairs to the attainment of the highest emancipation. But the Siddhis with which we are concerned in the Sādhanamālā owe their origin to mantras or magic syllables. If we examine the kind of Siddhis for

खबायाक्क कर्तवाः सप्त प्रकृष्णभिताः । आमवं रोभवं वक्षं पीवनं भेषपोषकम् । दृष्णाणं सभात् कुर्यात् ततः सिदो भवेत्रातुः ॥ Sabdakaipadruma from Tantrastra : see art. on सिद्धं ! सम्बोदिधितम्बतपःस्वाधिकाः सिद्धाः ।

obtaining which the Buddhists of the Tantric Age busied themselves in muttering mantras and executing Tantric practices, we will be able to understand the aims and objects of the people and their mentality. Hence a study of these practices is not considered redundant as it is capable of throwing a flood of light on the state of Tantric culture.

In the Sādhanas great anxiety is shown for averting and curing diseases,1 and for the extraction of snake-poison.2 Next in importance to the above desire is the longing for acquiring a knowledge of the Śāstras without study but only through the agency of the mantras. Another characteristic feature of the Sādhanas is presented by their craving for the Bodhi which again is to be obtained only through the help of the mantras. Then come the six cruel rites and the attainment of the eight great perfections (Astamahāsiddhayah). Great anxiety is also shown for the attainment of Sarvajñatva,6 or omniscience, or emancipation, or the position of a Buddha-all signifying one and the same thing,-namely, emancipation. The Tantric Buddhists also possessed a great desire to have the mighty Hindu gods as their servants, whom they believed to be conquerable by mantras, and willing to do menial work for the magician.6

<sup>1</sup> A good example of this is the group of three Sādhanas No. 17, 84, and 312 Expressions like the following are very common: জনহাখিবিলামনম্। আখাহায-মন মহাব্ছায় অবঁকাথিছা সুহ, etc.

<sup>2</sup> All the Sadhanas of Janguli and some of Kurukulla are examples of this kind.

Cf. for instance, क्यादिकासाम् भुद्धानी निरस्ताचेषकस्यनः ।
 प्राप्तीत्यमुक्तरां वीधिमचिरात् साथकोक्तसः ॥

<sup>4</sup> As in Nos. 71, 144, etc.

<sup>5</sup> For instance in S. 81.

सर्वेष्ठमं वाविरादेव भवति ।

<sup>0</sup> As in S. 172, 280.

The Tantric Buddhists also believed that the benign act of protection could be granted by divine agencies and also secured by mantras.1 Curiously enough, the aid of the mantras was widely availed of by the Tantric Buddhists for vanquishing their opponents in public discussions.<sup>2</sup> From this it appears clear that religious discussions in public assemblies were very common, and victory in these assemblies was eagerly sought by all classes of people including the Buddhists, and it is no wonder that gods and mantras were invented in order that the Sādhaka may easily obtain victory in learned discussions without being qualified for it. This leads us to believe in the stories recorded in the Pag Sam Jon Zan that in public assemblies disputants of different religious sects used to assemble and take part, either staking his own religion. Thus people were converted and reconverted to different religions. A great desire is also shown for performing miracles 3 probably for creating an impression on the public mind. In spite of acquiring such spiritual powers, however, the monks were habituated to go out for alms, as is evident from the devices invented by them, which miraculously induced people to offer alms of their own accord.4

Their conception of future happiness was also of a strange character. In one of the Sādhapas a wish is expressed for a Siddhi which will enable the worshipper to remain in a state of rapture in the company of numberless Apscrass, in the land of the Vidyādharas where

<sup>1</sup> Cf. S No. 206.

<sup>2</sup> Cf. S. 151—यस्तां भावितमाचार्या नियकः धर्ववादिनात् । S. 155 यस्त्रोद्वेन निकृति वादिनां मुखपङ्कलम् । S. 218 पर्वदनिभवनीयो वादो; S. 256 धर्वत वादे विज्ञविता;

<sup>38. 222—</sup>दाचं दर्भयति, .. पुनवपस्तवति । ..चतुरक्वसः दर्भवति .. प्रत्यास्थयं इतं भवति, etc.

<sup>4 8. 235—</sup>ततः चिन्दूरेच नन्यायणीतितिस्यां विधाय यात्रं प्रविश्रेत्। यण सम् तिस्त्रकां चंत्राणां स्क्राये तं वसेगाराथयेत्।

the Lord of Heaven will hold the parasol over his head, Brahmā acting as councillor, Vemacitrī as the army-commander, Hari as the gate-keeper, and the naked God Sankara discoursing on the different virtues. The monks usually led a poor life but they were nevertheless anxious for wealth, and believed that wealth could be obtained by the muttering of mantras alone. Jambhala, the God of Wealth, was created by them and different images and mantras were invented and a large number of Sādhanas were devoted to his worship. These and similar instances are evidence of the attraction the poor monks had for wealth.

The Buddhists also acknowledged the eight great Siddhis though they were somewhat different from the eight Siddhis acknowledged by the Hindus. With the Buddhists the eight Siddhis are: (1) Khadga, (2) Añjana, (3) Pādalepa, (4) Antardhāna, (5) Rasa-Rasāyana, (6) Khecara, (7) Bhūcara, (8) Pātāla.3 It is difficult to get an explanation of the nature of these perfections correctly from any Buddhist work. But, evidently, the first signifies the perfection which enables a man to conquer a battle with the help of a sword on which mantras have been muttered. The second evidently means the magic unguent which enables the wearer to perceive the treasures buried under earth or otherwise hidden from the eyes. The third refers to the mysterious ointment which when applied to the legs enables a man to move about everywhere without his body

<sup>1 8. 260—</sup> चनेकाभिरचरोभिः परिष्टतः पुरस्कृतः विद्याधरस्वाने वदस्यस्वमनुभवन् स्व तिस्रति, देवेन्दः क्वधरो भवति, ब्रह्मा च मन्त्री, वेमचित्री सैन्यपतिः चरिः प्रतिचारः।

. नग्राचार्यः ब्रह्मरः समस्रगृदान्पद्शियति। etc.

<sup>2</sup> Cf. for instance, S. 293—निर्वापयिका सिंद्याश्चनवस्त्रवर्षेदीरिष्टादायद्यनं स्नृत-योजि यसा also S. 296—स्वंप्रकारेः एक्षिसप्रदानः सन्तरिका द्रविवाधिराजः। देदे अनास्वयुद्धिभाशि तसाङ्ग्यो सन्तपरेव साधाम्। etc.

³ p. 350-- बङ्गाञ्चनपाद्वीपानार्थानरसरसायनकेचरश्चरपाताससिदिप्रमुखाः सिदीः सार्थनेत्।

being perceived by anybody. The fourth, similarly, refers to the mysterious power which enables a man to disappear miraculously before the very eyes of other people. The fifth refers probably to the magic solution which turns baser metals into gold, or the medicine which gives immunity from death. The sixth is the power which enables one to move in the firmament. The seventh gives one power to go at will anywhere in this world in a moment, and the eighth refers to the power of going to the nether regions. Such feats were considered superhuman and the monks of the Tantric Age directed their attention to executing such superhuman feats through the agency of the mantras which, they thought, develops psychic power.

The most important among the different rites of the Tantrics are probably what are known as the Satkarma or six rites, and it is necessary here to give some idea of the different rites with which the old monks always busied themselves. These six rites are: Śānti, Vaśīkarana, Stambhana, Vidvesana, Uccatana and Marana. The first rite is the one which is calculated to remove diseases and save men from the terrible consequences of evil stars, or of bad actions done in the previous births. The second Vasikarana is the rite which when performed gives the performer the power to bewitch all other men or women or even animals and gods, and get work done by them. The third Stambhana is the rite by the performance of which power is conferred on the worshipper for stopping all actions of others, and even when a cause is operating to stop its effect. Thus the burning power of fire can be stopped; so that even if the fire be there it will not burn; it is the rite by which all actions of human beings can be stopped at will.

The fourth Vidvesana is another interesting rite which gives the power to separate two friends, relatives, lovers from each other and so forth. The fifth Uccatana is the rite which when performed gives the performer special power to make his enemy flee from the country with all attendant disgrace. From the Sādhanamālā it may be inferred that Uccāṭana was employed in destroying the dwelling houses of enemies by incantations of mantras and by other means. The sixth is Māraṇa, which is perhaps the most cruel among the six cruel rites of Tāntrism. This consists in killing enemies by means of apparently harmless practices.

These are known as Satkarma and it is said that experienced Tantrics get results immediately these rites are performed. It is nevertheless difficult for ordinary laymen to obtain any successful result because the rites have to be performed in accordance with Time, Star, and the appropriate gods and mantras which are known only to specialists.

The mantras are of primary importance in all cruel rites and no less than six methods of application are generally formulated:—

- (1) Grathana consists of reciting mantras on each of the letters of the name of the medium (Sādhya)—generally required in Sānti or protective rites.
- (2) Vidarbha consists in writing the letters of the name of the medium, between the letters of the Mantra used mostly in Vasikarana or bewitching.
- (3) Samputa consists in writing the mantra in the beginning and at the end of the name of the medium—mostly required in Stambhana.
- (4) Rodhana consists in applying the mantra in the beginning, middle and the end of the name of the medium—necessary in Vidvesana.
- (5) Yoga consists in reciting the name of the medium at the end of the mantra—required in Uccatana.

(6) Pallava consists in applying the mantra at the end of the name of the medium, and this is required in the Mārana or destructive rite.

Many more technical matters of absorbing interest to those interested in Mysticism, may be brought in and discussed here, but want of space prevents us from entering into the subject more in detail. So before closing this Section it is necessary to give a few references to the text of the Sādhanamālā itself which will provide more information on this subject. These observations contained in the Sādhanāmālā, are of special value because there are at present only a few people who are acquainted with the purely Tāntric doctrines and practices which were current amongst the Buddhists in the Tāntric Age.

If page 368ff of the Sādhanamālā on the Sādhana of Śukla Kurukullā is referred to, it will be seen that a number of general rules for the different practices have been given there. Some of these details may be of general interest. For instance, the Tantra insists that the mental condition in different rites should be different. "In Śānti the mind should be peaceful, in Pauṣtika it should be thriving, in Vaśīkaraṇa it should display anxiety, and in Mārana it should be in a greatly troubled state." "Śānti should be performed on the first day of the lunar fortnight, Pauṣtika on the full Moon day, Abhicāra (Māraṇa on the 14th day of the Moon and Vaśīkaraṇa on the eighth day." The worshipper should sit with his face Northwards in Śānti, Eastwards in Pauṣ-

चभिचारं चतुर्दमां चहत्वां वसवर्गेदि 🖡 p. 368.

<sup>1</sup> Ibid.

शामिक शामिक गृष्टिक पृष्टिक पार्वे । विश्वे चौक्क व्यक्तिक चित्रक विश्वे मात्रक । p. 368.
श्रित्व स्वामिक की भौषेत्रस्या हु पौडिक स्।

tika, Southwards in Abhicāra and Westwards in the rites of attraction and Uccāṭana." "Śānti should be performed in Autumn, Pauṣṭika in Hemanta and the Abhicāras in the Summer season." "Śānti should be performed in the evening, Pauṣṭika in early morning, and the Abhicāras in the noon or at mid-night."

It is unnecessary to point out in this connection that the deity worshipped in the different rites may be the same, but the same deity will have different colours, weapons and forms in accordance with the rules guiding the rites, and it is precisely in this way that the deities were multiplied.

#### § 7. Authors of Sādhanas.

 ${\it Arranged \ alphabetically.}$ 

The Sādhanas, as has already been said, are short works of different authors where the procedure for worshipping Buddhist gods and goddesses are given. The Sādhanas are mostly of anonymous authors, but amongst the total of 312 Sādhanas, quite a large number of names of authors are mentioned. Out of these many are known in the Tibetan Tangyur, but there are also many who were unknown to Tangyur. In the following pages attempts have been made to arrange the names of authors alphabetically (as chronological arrangement is fairly impossible) and to indicate their literary services and, if possible, to give their approximate time.

जनराभितुको भूला मन्त्री शानिकामारभेत्। पौष्टिकं तु सदा पूर्वो कभिकारं तु दक्षिणे॥ पश्चिमे तु सदा प्रीक्तं काकपीकाठनादिकम्॥ р 369. शानिकं करस्काको तु कैमनो पौष्टिकं तथा।

<sup>-</sup> मालाक सरकाण तु क्लाल पाष्ट्रवा तथा। स्माकेऽभिचारकर्माण कुर्यात् सर्वाचि साधकः॥ p. 369.

प्रदेशि हानिकं प्रीक्तं प्रत्यूषे पौष्टिकं तथा। ्रक्तकाके वार्वरावेशा प्रकुर्यादभिकारकम्॥ p 369.

# 1. Abhayākaragupta (No. 295).

### cir. A.D. 1084-1130.

This author was well-known both in India and Tibet. He was well-versed in Tibetan and translated many works in that language. He hailed from Bengal, got his training from Magadha and made himself famous in the Vikramasila Monastery. Mr. P. N. Bose in his Indian Teachers of Buddhist Universities has given good ground for placing him in the reign of Rāma Pāla of Bengal who according to the latest authorities flourished between A.D. 1084-1130.

Abhayākara was a great writer and translator into Tibetan, and the following list from Tangyur<sup>2</sup> will show how many works he wrote and how many he translated:—<sup>3</sup>

- T 1. Kālacakrāvatāra.
  - 2. Śrī Cakrasamvaramahābhisamaya.
- 13. Abhisekaprakarana.
  - 4. Svādhişthānakramopadeśa.
  - 5. Cakrasamvarābhisamayopadeśa.
  - 6. Āmnāyamañjarī, a commentary on Śrī Sampuţatantrarāja.
  - 7. Jñānadākinīsādhana.
  - 8. Jñanadākinīmantra.
  - 9 Abhayapaddhati, a commentary on Śrī Buddhakapālamahātantrarāja.
- T 10. Śrī Mahākālasādhana.
- T 11. Śrī Mahākālāntarasādhana.
  - Candraprabhā, a commentary on Pañcakramamata.
  - 13. Raktayamāntakanispannayoga.
  - 14. Vajrayānāpattimañjarī.
  - 15. Gaņacakravidhi.

<sup>1</sup> p. 82. Bauddha Gan ODoha, app. p. 9.

<sup>3</sup> T indicates books composed and translated by him.

- 16. Vajrāvalī nāma Maņdalopāyikā.
- 17. Nispannayogavalī.
- 18. Jyotirmañjari nāma Homopāyikā.

In Tangyur he is sometimes called Paṇḍita, Maḥā-paṇḍita, Ācāryya, Siddha and Sthavira. He is described in the Tangyur as a resident of Magadha.

# Advayavajra (Nos. 17, 217, 251). cir. 978–1030 A.D.

Advayavajra popularly known as Avadhūtipā is here represented as the author of three Sadhanas: for Simhanāda, Vajravārāhī and Saptākṣara, but curiously enough, he is also mentioned in one of the Sadhanas (No. 128) composed by Lalitagupta who calls himself a disciple of Advayavajra. We have no means to ascertain whether the Advayavajra mentioned in this latter Sādhana is the same as the author of the three Sādhanas above referred, but in all probability the two Advayavajras seem to be one and the same person. And this gives a good clue to fix his date with some reasonable probability. Now the Cambridge MS in which the Sādhana of Lalitagupta has been found is already known to have been written in the year 1165 A.D. We can thus take 1100 A.D. as the probable date of Lalitagupta, and Advayavajra about one gene-But as Tārānāth mentions him as a ration earlier. contemporary of King Mahīpāla the Pāla King, Dīpankara the great reformer, Naropā and several others, his time should be approximately taken to be the time of Mahīpāla who reigned between A.D., 978 to 1030. Advaya wrote a large number of works and twentyone among them have been recovered by MM. Haraprasad Shastri in original Sanskrit, and these short works are now published in the Gaekwad's Oriental Series (No. XL).

In the Tibetan Tangyur<sup>1</sup> Advayavajra stands as the author or translator<sup>2</sup> of the following works.

- Śri Kālacakropadeśa-sadangayogatantra-pañiikā.
- 2. Saptākṣarasādhana.
- 3. Śrī Cakrasamvaropadeśa.
- 4. Śrī Cakrasamvarapratisthā.
- 5. Sarvārthasiddhisādhana.
- 6. Vajravārāhīsādhana.
- 7. Vajravārāhīkalpasarvārthasādhana.
- Vajrayoginīsukhottarasamvara nirņayasvār thakamaņḍala.
- 9. Hevajrasādhana.
- 10. Viśuddhanidhi nāma Hevajrasādhana.
- 11. Nairātmaprakāśa.
- 12. Śmahomavidhi.
- T 13. Mahāmāyāsādhana.
  - 14. Raktaikajaţāsādhana.
  - 15. Śri Mahākālastotra.
  - 16. Namasangītyupasamhāravitarka.
  - 17. Äryamañjuśrī-nāmasangītitīkā sāropāyikā.
  - 18. Áryajñānasattva-mañjuśrī-upāyikā.
  - 19. Jňanasattvamañjuśrīupāyikā.
  - 20. Jūanasattvamanjuśri-vimalaratnamudrāvidhi.
  - 21. Svabhävaväsamantracaryādaśaka.
  - 22. Svapnekṣā.
  - 23. Buddhabodhisamādhivişaghātadīpa.
  - 24. Jñānasattvamañjuśrīsārasiddhi.
  - 25. Kudṛṣṭinirghāta.
  - 26. Kudrstinirghātacintā.
  - 27. Svapnanirdeśa.
  - 28. Māyanirukti.
  - 29. Aprasahaprakāśa.
  - 30. Tattvadaśaka.

<sup>1</sup> Bauddha Gan, app. p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> T indicates books composed and translated by l

- 31. Yuganaddhaprakāśa.
- 32. Mahāsukhaprakāśa.
- 33. Tattvaratnāvalī.
- 34. Tattvaprakāśa.
- 35. Pañcatathāgatamudrāvivaraņa.
- 36. Sevakārthasangraha.
- 37. Samksiptasekaprakriyā.
- 38. Pañcasvabhāva.
- 39. Prajňopāyodayapaňcaka.
- 40. Dohānidhi nāma Tattvopadeśa.
- 41. Mahāyānavimsati.
- 42. Amanasikāra.
- 43. Tattvamahāvānavimsati.
- 44. Dohākoşapañjikā.
- 45. Dohānidhikosaparipūrnagīti nāma nijatattvaprakāśatīkā.
- 46. Dohākoşahrdayārthagītā tīkā.
- 47. Caturmudropadeśa.
- 48. Sarvadharmāprasaha-deśaka-tattvārtha-gāthāvrtti.
- 49. Abodhabodhaka.
- 50. Caturavajragītikā.
- 51. Prajñārambhāvadhi-parikathā.
- T 52. Sevārthanirukti.
  - 53. Jñānasattvamanjuśrī Ādibuddha nāma sādhana.
  - 54. Piņ dīk rtacaity as ādhana.

In the Tangyur various epithets are given to him, such as, Paṇḍita, Mahāpaṇḍita, Brāhmaṇa, Ācārya, Mahācārya, Avadhūta, Upādhyāya, etc. He is definitely said to be a Bengali.

#### 3. Ajitamitra (No. 55).

Only one Sadhana of his is recorded in the Sadhanamala. It is devoted to the worship of Arapacana, a of Manjuari, but the verses are remarkable by reason of their sweet and melodious language and by their artistic adjustment of words. The following works are ascribed to him in the Tibetan Tangyur.<sup>1</sup>

- 1. Srīyakşabhrātrdvayasādhana.
- 2. Sugataśāsanaratnavohittha.
- 3. Arapacanasādhana.
- 4. Pratisthāvidhi.

The epithets given to him in the Tangyur are: Ācārya, Mahāpandita, Siddha, and Siddhācāryya. His time is unknown but as the Sādhana appears in the MS Ab the time of the author may be taken to be somewhat earlier than the 12th century.

#### 4. Anupamaraksita (Nos. 24, 98).

This writer stands as an author of the two most elaborate Sādhanas for Khasarpana and Tārā. His Sādhanas are very learned and informing with details on the different doctrines of the Vajrayāna. In Tangyur<sup>2</sup> he is reputed to be the author of the following works:—

- 1. Sadangayoga.
- 2. Āryatārābhaṭṭārikāsādhana.
- 3. Ärya Mañjuśrī nāmasangītivrtti.
- 4. Sarakṣācakrādhiṣṭhānapṛṣṭhopadeśa.
- ${\bf 5.} \quad {\bf Khasarpaṇa\text{-}Loke\'svara\text{-}vistara\text{-}s\"{a}dhana}.$

He is given in the Tangyur the epithets of Sthavira, Siddha, Mahāpandita, Upādhyāya, Pandita and is described as an Indian. Nothing definite is known about his time.

# 5. Asanga (No. 159).

cir. 270-350 A.D.

In Tangyur he is mentioned as the author of only one work *Dharmakāyāśraya-Sāmānya-Guṇastotra*, and the titles given to him there are Ācāryya and Ārya. In the *Sādhanamālā* he stands as the author of one Sādhana of

Prajñāpāramitā and we are inclined to identify this Asanga with the famous Asanga the great expounder of the Yogācāra School who was the brother of the celebrated monk and scholar Vasubandhu (A.D. 280-360).¹ The theory that all deities should be stamped with the miniature of the parental Dhyāni Buddha was already current in the beginning of the 4th century, and by that time the theory of the five Dhyāni Buddhas as presiding over the five Skandhas was also wellestablished.² This shows at least that the Sādhana in question, its author and the Guhyasamāja where the Dhyāni Buddha theory was definitely systematized, were very likely contemporaneous.

#### 6. Cintāmani Datta (No. 47).

From the materials at our disposal it is not possible to say whether this author is unknown in Tangyur, but so far it has not been possible to trace him in Tangyur through the catalogues. But the Sādhana of Vādirāṭ composed by Cintāmaṇi Datta exhibits his aptitude as a poet. He has introduced a variety of metres in composing the few stanzas he devoted to the Sādhana of Vādirāṭ. From all this it is evident that he was a poet of no mean order.

#### 7. Dharmākaramati (Nos. 97, 210).

The name of this author likewise could not be traced in the catalogue of Tibetan Tangyur. He stands as the author of two Sādhanas, one of Tārā and the other of Dhvajāgrakeyūrā. One colophon characterises him as a Mahāpandita and Sthavira, while the other designates him as a Pandita and as Mādhyamakaruchih

<sup>1</sup> Tattvasamgraha, Foreword, p. lxviii.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This is evident from the elaborate Pūjō offered to all the five Dhyani Buddhas and their Saktis and the manner in which their place has been fixed in the hierarchy.

or as 'one who believes in the Madhyamaka system of Philosophy.' It is not correct, therefore, to say that the Madhyamakas or the earlier Mahāyānists did not believe in gods and goddesses, and at least we find one instance here where a Madhyamaka composes Sādhanas for the worship of Tāntric deities. The Vajrayānists must have included in their folds the Mahāyānists of all sorts.

8. Durjayacandra (No. 250).

He is reputed to be the author of a large number of works and the following among others are mentioned in Tibetan Tangyur<sup>1</sup>:—

- 1. Dākinīvajrapañjarapancadāka-Sādhana.
- 2. Ṣaḍaṅganāma-Sādhana.
- 3. Sarvabhūtabali.
- 4. Nairātmadevīpañcadaśastotra.
- 5. Saptāksarasādhana.
- 6. Śrīcakrasam varasādhana-Amṛtākṣara.
- 7. Kaumudi Hevajrapañjikā.
- 8. Ratnacchață năma pañjikă.
- 9. Suparigraha nāma Maņdalopāyikavidhi.
- 10. Nairātmāsādhana.
- 11. Mayavati Mahamayatantrasya Panjika.

In Tibetan Tangyur he is differently styled as Ācārya, Paṇḍita, Mahācārya. Mahāpaṇḍita, and Vandya. From the Sādhanamālā he appears to be a follower of the Heruka cult, and of the Anuttarayoga division. This god is called Vajraḍāka and Saptākṣara; the latter name is given to him because of his seven-syllabled Mantra. Saptākṣara is here associated with his Sakti Vajravārāhī whose form and weapons are the same as those of the principal deity.

<sup>1</sup> Loc. oit., app., p. 45.

#### 9. Garbha (No. 142).

In Tangyur he is styled as Mahācārya and is reputed to be the author of only one work, viz.: Vajrayāna-mūlāpattiṭīkā. But in the Sūdhanamālā he appears as an author of the Mārīcīsādhana which is in accordance with the Kalpa. This Mārīcī is three-faced and eight-armed, which is by far the most common type of Mārīcī up till now found. Nothing further is known about the author or his time.

# 10. Guņākaragupta (No. 272).

This author is called in Tangyur both as Guṇākara and as Guṇākaragupta and the following works are ascribed to him <sup>1</sup>:—

- 1. Bodhicittavivarana.
- 2. Guhyasamājābhisamaya-nāma-Sādhana.
- 3. Śrī Mahākāla Sādhana.
- 4. Mandalavidhi.

He is styled as Upādhyāya, Paṇḍita, Ācārya, Mahā-cārya, Paṇḍapātika and is definitely said to be an Indian.

In the Sādhanamālā he stands as the author of a Sādhana devoted to Raktayamāri and in the colophon designates himself as a Paiņḍapātika Bhikṣu which is also corroborated by Tangyur. His Sādhana is in verse and the stanzas are written in a lucid and forceful style. They are written in several different metres and show at once the devotion and skill of the author in composition.

#### 11. Harihara (No. 53).

He is not mentioned in the Tibetan Tangyur but in the Sādhanamālā his name stands as the author of a very short and solitary Sādhana. This is devoted to the worship of Vādirāt, a form of Manjuśri, and it contains a verse which gives the Bijamantra of the deity (को:).

12. Indrabhūti 1 (No. 174).

In Tangyur he is reputed to be the author of the following works 2:—

- Śrī Cakrasamvara-tantrarāja-samvara-samuccaya nāma vṛtti.
- 2. Śrī Cakrasamvara-stotra.
- 3. Cakrasamvarānubandha-samgraha.
- 4. Siddha-Vajrayoginīsādhana.
- Vajrayoginī-mantratattva svādhiṣṭhāna nirdeśa.
- 6. Śukla-Vajrayoginisādhana.
- 7. Dākinīvajrapañjaramahātantrarājasya Pañjikā Prathamapaṭalasukhabandha nāma.
- 8. Kulikāmatatattvanirņaya.
- 9. Śrī Sampuṭatilaka nāma Yoginītantrarājasya ṭīkā Smṛtisandarśanāloka.
- 10. Śrī Ānandapuspamālā.
- 11. Śrī Tattvāmrtopadeśa.
- 12. Mahāmāya Sādhana.
- Śrī Sarvabuddhasamayoga nāma Tantrapañjikā.
- Śrī Sarvabuddhasamayoga-Dākinījālasamvaratantrārthatīkā.
- 15. Sarvabuddhasamayoga-ganavidhi.
- 16. Vajrasattvopāyikā.
- 17. Śrī Sarvabuddhasamayoga-Dākinījālasamvaramahātantrarāja nāma maṇḍalopāyikā.
- 18. Jñānasiddhi nāma Sādhanopāyikā.8
- 19. Sahajasiddhi.
- 20. Tattvāstakadrsti.

<sup>1</sup> For his time and other details see Supra, § 4, p. li.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Loc. cit., app., p. 14.

<sup>3</sup> In the course of publication in the Gaekwad's Oriental Series.

- 21. Ratnacakrābhişekopadeśa.
- 22. Arya Mañjuśrī nāmasangītivṛtti.
- 23. Kurukullä Sādhanam.

He is styled as Mahācārya, Odiyānasiddhi, Ācārya, Avadhūta, etc., and is definitely mentioned as the king of Uddiyāna or Odiyāna.

## 13. Kalyānagarbha (No. 242).

His name is not mentioned in Tangyur, but in the Sādhanamālā he stands as the author of a Sādhana of Heruka of the two-armed single variety. He calls himself as "one who is afraid of being too elaborate." Nothing tangible is however known about this author.

# 14. Karuņā (Nos. 187, 303).

cir. 753 A.D.

This author, who is also known as Karuṇācala, seems to be an author of considerable parts, but none of his works is preserved in translation in Tibetan Tangyur. Here Karuṇā stands as the author of two Sādhanas, one of Kurukullā and the other of Mahākāla. He was a follower of the *Hevajratantra* and he twice called Lilāśani or Līlāvajra as his preceptor, who, as has already been pointed out, flourished about A.D. 741. If Karuṇā, his disciple, is taken to be twelve years his junior then his time will fall somewhere near 753 A.D.

# 15. Kokadatta (No. 218).

In the Tibetan Tangyur he stands as the author of the following works  $^1:$ 

- 1. Sukla Vajravārāhī Sādhana.
- 2. Śrī Vajrayoginī manasāgopyā-homavidhi.
- 3. Śrī Vajrayoginyabhipretahomavidhi.
- 4. Vajravārāhīprajñālokakṛtyāstotra.

He is styled as Ācārya or Mahācārya and was also known as Konkanapāda.

In the Sādhanamālā he stands as the author of one single Sādhana which is devoted to the worship of Vajravārāhī who is designated as Prajñāloka. It is rather an elaborate Sādhana where instructions are given for reciting Mantras while sitting on a corpse. The Mantra of Prajñāloka according to him is so powerful that the 'careless repetition of the same only two lakh times enabled him to compose the Sādhana even though he never made any efforts to learn the Sāstras.' 1 This Sādhana is included in the MS. B which shows that the author cannot be later than 1100 A.D.<sup>2</sup>

#### 16. Kṛṣṇapāda (No. 181).

In Tangyur the following works are attributed to him 3:—

- 1. Vajragīti.
- 2. Gaņacakravidhi.
- 3. Kṛṣṇayamāriśmahomavidhi.
- 4. Sarvabhūtabalividhi.
- 5. Hevajrasādhanatattvoddyotakara.
- Ārya-Dākinīvajrapañjara nāma Mahātantrarāja-kalpamukhabandha.
- 7. Stūpavidhi.
- 8. Mrtyuvidhi.
- 9. Guhyapativajrapāņi-Sādhana.
- 10. Guhyapativajra-Sādhana.
- 11. Kṛṣṇayamāribuddhasādhana.
- 12. Dharmakāyadīpavidhi.

#### 1 Cf. p. 431—सयापि जडिश्रया शास्त्रे चलतक्तेश्रेत विचित्रचेतसा चस्य सम्बद्ध सच्चद्व-कापिन इदं प्रजाखीकसाथनं लतम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> If, however, this Konkana is identified with Kankana of the school of Kambala who in collaboration with Padmavajra (in 693 A.D.) introduced the Hévajratantra, Kokadatta's time will fall somewhere in the beginning of the 8th century. Cordier, op. cit, p. 231.

<sup>3</sup> Loc. cit., app., p. 23.

In Tangyur a large number of Kṛṣṇas are mentioned, and it is very difficult to distinguish one from the other. The works above stated are definitely ascribed to Kṛṣṇapāda and not to Kṛṣṇa, Kāhnu, or Kṛṣṇavajra. This author is styled as Ācārya, Mahācārya, Mahāpaṇḍita and Yogī.

In the Sādhanamālā he stands as the author of a Sādhana of Kurukullā who is described as six-armed and decked in ornaments of snakes. The author in the colophon further gives the information that the Sādhana has been taken from the Māyājāla Tantra which extends to sixteen thousand granthas. The Sādhana also gives some directions for the extraction of snake-poison.

## 17. Śrī Kṛṣṇarāja.

#### cir. 717 A.D.

Kṛṣṇarāja is mentioned in S. 161 and is there stated as having introduced the goddess Vajrasarasvatī in the Kṛṣṇayamāri Tantra. It is very difficult to say which Kṛṣṇa among the many mentioned in the Tangyur really composed this work and what other works are ascribed to him. But he seems to be different from the Kṛṣṇa who composed the Kurukullā Sādhana because the latter appears to be only an humble follower of the Kṛṣṇayamāri Tantra. The Kṛṣṇayamāritantra was introduced according to Tārānāth by Lalitavajra who was a contemporary of Padmavajra (693 A.D.). Kṛṣṇācārya (717 A.D.) who also introduced the Samputatilaka Tantra might have introduced the worship of Vajrasarasvatī, and we are tempted to take this Kṛṣṇarāja as identical with Kṛṣṇācārya.

<sup>1</sup> See Supra § 4 p. liii.

# Kukkuripāda (No. 240). cir. 693 A.D.

In Tangyur he is also known as Ācāryya, Kukurāja or Kukkurarāja and a larger number of works are attributed to him. The following works are said to have been composed by him.<sup>1</sup>

- 1. Śrī Vajrasattva-guhyārtha-dharavyūha.
- 2. Śrī Vajraheruka-guhyārthadharavyūha.
- 3. Śrī Padmanartteśvara-guhyārthadharavyūha.
- 4. Śrī Vajraratnaprabha-guhyārthadharavyūha.
- 5. Śrī Sughoṭalalita-guhyārthadharavyūha.
- 6. Sarvamaņdalānusāreņa pañcavidhi.
- 7. Śrī Sarvabuddha-samayoga-mandalavidhi.
- Mahāmāyātantrānusāriņī Herukasādhanopāyikā.
- 9. Vajrasattvasādhana.
- 10. Mohataruṇa-Kalpa.
- 11. Mahāmāyā sādhana maņḍala vidhi.
- 12. Śrī Mahāmāyā maṇḍala deva stotra.
- Śrī Mahāmāyātattvasukhabhāvanānusāri Yogabhāvanopadeśa.
- 14. Sravaparicchedana.

In the Sādhanamālā, he stands as the author of the Mahāmāyāsādhana where Mahāmāyā represents Heruka in the embrace of Buddhaḍākinī as four-armed and four-faced and surrounded by four Yoginīs. In this Sādhana the word Heruka is analysed, dissected and each particle thereof explained. It contains also one song in Vernacular which is very probably Bengali. Some of his songs are also recorded in the Bauddha Gān O Dohā.

According to Tārānath he introduced the Mahāmāyātantra and was a contemporary of Kambalapāda, Padmavajra and Lalitavajra. We have already shown

<sup>1</sup> Loc. cit., app. 18ff.

that Padmavajra flourished in cir. A.D. 693 and therefore the time of Kukkuri also should be placed somewhere near.

# 19. Kula [datta] (No. 154). cir. A.D. 1100.

He is the son of Sanghadatta and in the Tangyur, where he is styled as Ācārya and Mahāpaṇḍita, only one work entitled *Kriyāsamgraha* is ascribed to him.

In the Sādhanamālā he also calls himself as the son of Sanghadatta, and stands as the author of a Sādhana devoted to the worship of Prajnāpārāmitā—a deification of the Prajnāpāramitā literature. As this Sādhana is found in the MS. B which bears a date corresponding to A.D. 1165 his time cannot be later than A.D. 1100.

#### 20. Kumārākaragupta (No. 293).

His name is not mentioned in the Tangyur, but he stands in the Sādhanamālā as the author of a particularly interesting Sādhana in verse devoted to the worship of Ucchuṣma Jambhala, a fierce form of the Budhist God of Wealth, Jambhala. This Sādhana also describes the Mantra of the god in three stanzas. The author calls himself as a Paṇḍita and Sthavira, but nothing else unfortunately is known about him.

#### 21. Kumudākaramati (No. 1).

In the Tangyur<sup>2</sup> he is styled as Mahāpāndita and is credited with only one Sādhana namely the one which heads the list in the Sādhanamālā. The Sādhanā composed by Kumudākaramati is a pretty long one and is taken from the *Trisamayarājatantra*. It serves more or less as an introduction to the whole book because of its treating many preliminary and elementary subjects including descriptions of a number of Mudrās and their

<sup>1</sup> Cordier: op. cit. p. 265.

Mantras. From an obscure reference on p. 13<sup>1</sup> it appears very probable that Trisamayarāja was only another name of Amoghasiddhi one of the five Dhyāni Buddhas. This same Sādhāna holds out some hope to the beginners where the author confidently declares that in accordance with the intensity of concentration, some amount of psychic culture is bound to follow.<sup>2</sup>

## 22. Lalitagupta (No. 128). cir. A.D. 1050.

He calls himself a direct disciple of Advayavajra and in the Tangyur<sup>3</sup> he is credited with only one work, the same in fact, which appears in the Sādhanamālā.

This Sādhana is devoted to a peculiar form of Ekajatā with two arms carrying the rosary in the right and the blue lotus in the left. The goddess is an emanation of the Dhyāni Buddha Akṣobhya and naturally presents a very fierce appearance. This Sādhana is found only in the MS. B which bears a date corresponding to A.D. 1165, and, therefore, the time of Lalitagupta should not be taken as later than A.D. 1100. But it will be more reasonable to place him approximately in A.D. 1050 as Advayavajra belonged to circa A.D. 978–1030.

#### 23. Mangalasena (No. 273).

Though the name of this author cannot be traced in the Tangyur catalogue, he stands in the Sādhanamālā as an author of a Sādhana of Kṛṣṇayamāri. He has employed a variety of metres in the composition of the Sādhana which is almost wholly written in verse except for the Mantras. In this Sādhana Yamāri is associated closely with Mañjuśrī to whom a panegyric is addressed.

<sup>1</sup> D. 13 श्रमीवसिविश्वायं निसमयराजः निर्विश्वसिविश्व ।

<sup>8</sup> Cordier, op. cit., p. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See p. 13.

<sup>4</sup> Supra, p. xci.

It also contains another Stotra for the five Depani Buddhas. Nothing else is known about him or his time.

### 24. Manoratha Raksita (No. 164).

This name is not mentioned in the Tibetan Tangyur, but he stands as an author of a Sādhana of Vajrasarasvatī written wholly in verse. The author seems to be a follower of the Avalokiteśvara cult. and did not belong to the higher strata of Vajrayāna, as we understand from his advocacy of Brahmacarya "celibacy" and discouragement of drinking habits. He shows himself a firm believer in the efficacy of the Mantra as is evident from the line:—

#### विश्वविसापने प्रक्षिरसादस्योपनायते।

### 25. Mañjughoṣa.

His name is mentioned in S. 28 and the way in which the reference is given clearly shows that Mañjughoşa represented the author's Guru and not the god Mañjuśrī. In the Tibetan Tangyur we find an author of the same name to whom the undernoted works are ascribed 1:—

- 1. Samādhibhāṣāţikā.
- 2. Āryāparimitāyurjñāna sādhana.

He is styled as Upādhyāya, and Paṇḍita and is described as an Indian. This author should be distinguished from the author Mañjughoṣakīrti who wrote a work on Grammar.<sup>2</sup> Our Mañjughoṣa, however, is the Guru of Prajñāpālita who composed a Sādhana of Hālahala Lokeśvara.

### 26. Muktaka (Nos. 45, 56, 172). cir. 1100 A.D.

His other name appears to be Padmākara as can be understood by a reference to the Sādhana No. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cordier op. cit., p. 20.

Muktaka is not mentioned in the Tibetan Tangyur but to Padmākara the following original works and translations are attributed 1:—

- Āryanīlāmbaradhara Vajrapāņi Sādhānopāyikā Tikā.
- 2. Guhyapatrikā.
- Vajravidarāņī nāma dhāraņī vyākhyāna Vajrāloka nāma.
- 4 Alimanmatha Sādhana.
- T 5. Hevajratantradvikalapatīkā.
- T 6. Tattvapradīpa nāma Vajrapāņi sarvasādhana nispannālankārā.
- T 7. Sugatapaňcatrimsat stotra nāma ratnamālā.

He is styled as Ācārya, Mahācārya, Mahopādhyāya, Paṇḍita and Upādhyāya. His Sādhanās in the Sādhanamālā are to be found in the MS. B and, therefore, the time of Muktaka cannot be later than A.D. 1100.

Out of the three Sādhanas included in the present work, one is for Sthiracakra, the second is for Arapacana and the third for Tārodbhava Kurukullā.

## 27. Nāgārjuna, (Nos. 96, 127). cir. 645 A.D.

Though the Sādhanamālā only records two Sādhanas of Nāgārjuna he must be regarded as a prolific writer of Sādhanas and other Tāntric works, and the Tibetan Tangyur records a large number of works composed by him. A list of his works is given below 2:—

- 1. Mantrālankārasādhana.
  - Kakşapuţa.
- 3. Piņdīkrtasādhana.
- Śrī Guhyasamājamaņḍalavidhi.
- 5. Sekacaturaprakarana.

<sup>1</sup> Loc. cst., app. p. 32. T represents works translated by the author.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See loc. cit. app. p. 49.

- 6. Bodhicittavivarana.
- 7. Pañcakrama.
- 8. Āryanīlāmbaradhara Vajrapaņisarva mandaia nispannavidhi.
- 9. Svabhāvasiddhyupadeśa.
- 10. Vajrayānasthūlāpatti.
- Prajňāpāramitāhṛdaya ṣādhana.
- 12. Āryanīlāmbaradhara-Vajrapāņikalpa mema dhāraņi ṭīkā.
- 13. Lokésvara sādhanā.
- 14. Nīlāmbaropasiddhi.
- 15. Vajrapāņimaņdalavidhi.
- 16. Hayagrīvasādhana.
- 17. Dharmadhātu Stotra.
- 18. Nirupamastava.
- 19. Lokātīta stava.
- 20. Cittavajra Stava.
- 21. Paramārtha Stava.
- 22. Kālatraya Stotra.
- 23. Sattvārādhana stava.
- 24. Prajñāpāramitā stotra.
- 25. Acintyastava.
- 26. Stutyatītastava.
- 27. Niruttarastava
- 28. Ārya-Mañjuśrī-Bhaṭṭāraka-paramārtha-stuti.
- 29. Ārya-Manjuśribhatṭāraka karuṇā Stetra.
- 30. Aşţamahāsthānā-caitya-stotra.
- 31. Dvādaśakāranyāyastotra.
- 32. Vandanāstotra.
- 33. Narakoddhāra.
- 34. Samādhibhāsātīkā.
- 35. Mahakārunika Ārya-tārā sādhana samānyabhisamaya.
- 36. Saprajña-Śrī-Mahākāla-sādhana.
- 37. Śrī-Mahākālasya stotra astamantra.
- 38. Śrī Mahākalasya stotra-padāstaka.

- 39. Bodhicitta-Vivarana.
- 40. Arvasahasrabhujāvalokiteśvara sādhana.
- 41. Ārya Lokeśvara şadakşara sādhana.
- 42. Saptānga sādhana.
- 43. Ārya Pratisarā Mahāvidyā-cakranibandhana.
- 44. Vajramahākālāstaka stotra.
- 45. Śrī Guhyasamāja tantrasya Tantratīka.
- 46. Śrī Guhyasamājamahāyogatantrotpatti-Krama-sādhana-sūtra-melāpaka.
- 47. Kalyāṇa-Kāmadhenu.
- 48. Tārāsādhana.
- 49. Tārāsādhana-samkṣepa.
- 50. Śrī Mahākāla-sādhana.
- Krodhavajra Candadeva-pañca nāma mandalavidhi.
- 52. Vajrapāņi mārgāstaka.
- Tattvapradipa nāma vajrapāņi sarva-sādhānanispannālankāra.
- 54. Pratisthāpanālankāra.
- 55. Prāyaścittāmṛta.
- 56. Śrī Mahākālasya stotra Bhāvasañcara.
- 57. Vajrapavitra-Karmasambhāra.
- 58. Aştādaśa-patala-vistara-vyākhyā.
- 59. Manjuśri-prajna-vardhana.

He is styled as Ācārya, Mahācārya, Ārya, Bhikṣu, and Bhaṭṭāraka.

Out of the two Sādhanas composed by him one is devoted to the worship of Vajratārā who exhibits the Varada Mudrā in the right hand and the Utpala in the left, and sits in the Vajraparyanka attitude. The second is devoted to Ekajatā and according to a statement in the colophon the Sādhana was restored from Bhota country by Nāgārjuna.

<sup>1</sup> वार्यनामार्जनपाद भेडिन जन्म। For other details see Supra, p. xlv.

#### 28. Padmavardhana, (No. 155.)

This author is not mentioned in the Tibetan Tangyur but his name stands in the Sādhanamālā as an author of a sādhana of Prajñāpāramitā, who 'when manifested makes the lotus face of the disputant (in discussion) sleep in peace.' Nothing else is known of this author.

### 29. Padmākaramati, (No. 14).

The name of Prajñākaramati appears in the Tibetan Tangyur where only one sādhana is attributed to him.<sup>2</sup> In the Sādhanamālā he stands as the author of one sādhana only, and the Tangyur sādhana is very probably the translation of the same thing.

The sādhana refers to the worship of Khasarpana, a form of Lokeśvara who is accompanied by four deities: Sudhanakumāra, Hayagrīva, Tārā and Bhṛkuṭī.

## Prabhākarakīrti, (No. 85). A.D. 1100.

Prabhākarakīrti's name is mentioned in the Tibetan Tangyur and only one sādhana is attributed to him.<sup>3</sup> In the Sādhanamālā also one sādhana is attributed to him. The latter seems to be the Sanskrit original and the former represents its Tibetan translation.

This sadhana refers to the ritual of Candamaharo-sana, and gives directions for the application of the mantra in different functions. The sadhana appears in MS. B and therefore, the time of Prabhākarakirti cannot be later than A.D. 1100.

वस्तीद्वेन निकाित वादिनां गुचपक्कम्।
 Cordier: op. cit p. 373.

### 31. Prajňāpālita. (No. 28.)

This author wrote a large number of sadhanas and the following among others are preserved in translations in the Tibetan Tangyur<sup>1</sup>:—

- 1. Raktayamari karmāvali sādhana cintāmaņi.
- 2. Ratipriyā sādhana.
- 3. Yaksa natanatī sādhana.
- 4. Yakşini parthivi lakşmi sādhana.
- Yakṣa Nandikara sādhana.
- 6. Yakşarāja Kilikila sādhana.
- 7. Pidana mahāyakṣasenāpati sādhana.
- 8. Śrī Candradevi nāma sādhana.
- 9. Kundaladhärini Hārītī sādhana.
- 10. Ratnamālā.
- 11. Nägi sädhana.
- 12. Nāgī Vasupālamukhi sādhana.
- 13. Nagyāphunāmopāya.
- 14. Manohāri sādhana.
- 15. Subhagā sādhana.
- 16. Viśālanetri sādhana.
- 17. Ratirāga sādhana.
- 18. Aparājita nāma sādhana.
- 19. Adhijayājitā sādhana.
- 20. Purnabhadrā sādhana.
- 21. Bhūtisundarī sādhana.
- 22. Śrī Jayasundarī sādhana
- 23. Vimalasundarī sādhana.
- 24. Piśāca Pilupāla sādhana.
- 25. Piśāca Munidhara sādhana.
- 26. Kṛṣṇa piśāca sādhana.
- 27. Piśāca Kṛṣṇasāra sādhana.
- 28. Piśācihanā sādhana.
- 29. Alukā nāma sādhana.
- 30. Alaguptā nāma sādhana.

- 31. Kharamukhi sadhena.
- 32. Alumbinī pisācī sādhana.
- 33. Ucchuşmā nāma sādhana.
- 34. Kşukşuśrī kuṇḍali sādhana.
- 35. Piśācī Karņagrhyā sādhana.
- 36. Piśācī Kṛṣṇamukhī sādhana.
- 37. Yamāricintāmaņi-mālā nāma sādhana.
- 38. Pratisthā-vidhi.

He is sometimes styled as Ācārya in the Tibetan Tangyur. Prajñāpālita appears in the Sādhanamalā as the composer of a solitary sādhana of Hālāhala which is found only in MS. Ab. From the concluding verse it may be surmised that he accepted one Maājughoṣa as his guru. In the sādhana a long Dhārāṇi of Halahala is a distinguishing feature.

### 32. Ratnākara Śānti. (No. 110.)

#### cir. 978-1030.

He should be distinguished from Ratnākara the author of the sādhana No. 73, as there are no grounds to suppose that they were one and the same person. The following works are attributed to Ratnākara Śānti in the Tibetan Tangyur<sup>1</sup>:—

- 1. Khasamā nāma tīkā.
- 2. Hevajra-pañjikā (Muktikavalī nāma).
- 3. Sukha-duhkhadvaya-parityāgadṛṣṭi.
- 4. Bhrama hara nāmā sādhana.
- 5. Sahaja rati samyoga.
- 6. Sahaja yoga krama.
- 7. Piņdīkṛta sādhanopāyikā vṛtti Ratnavali nama.
- 8. Kṛṣṇayamāri sādhana Protfulla-kumuda nama.
- 9. Vajrabhairava gaņacakra.
- 10. Śrī sarva rahasya nibandha pradīpa.
- 11. Pratisarā-rakṣācakra-lekhopāya.
- Pañcarakṣā-vidhi.

- 13. Vajratārā sādhana.
- 14. Gunavatī śri Mahāmāyā tīkā.
- 15. Mahāmāyā sādhana.
- Srī Kṛṣṇayamāri mahātantrarāja-pañjikāratnapradīpa.
- 17. Abhişeka-nirukti.
- 18. Kusumāňjali nāma Guhyasamāja-nibandha.

He is styled as Ācāryya and Mahāpaṇḍita. He is also known by the name of Śānti only. In the Sādhanamālā his name appears as the author of a sādhana devoted to the worship of Vajratārā and containing a large number of applications of the mantra of Vajratārā: Om Tāre tuttāre ture svāhā. All these applications refer mostly to the enchantment of women and similar other purposes. In another sādhana of an anonymous author, probably composed by one of his disciples, his name is mentioned in connection with the diffusion of the worship of Trailokyākṣepa, a form of Heruka (page 474).

Ratnākara Śānti was a fairly well-known scholar and he is said to have been in charge of the Eastern gate of the Vikramaśila monastery. King Mahīpālā I (A.D. 978–1030) Dīpaṅkarā Śrījñāna, Avadhūtipā or Advayavajra, Prajñākaramati, and Nāropa were all his contemporaries.

# 33. Ratnākara, (No. 73.) cir. 1100 A.D.

He should be distinguished from both Ratnākaraśānti and Ratnākaragupta whose names are separately mentioned in the Tangyur where separate sets of books are ascribed to their authorship. In the Tibetan Tangyur the undernoted works are attributed to him.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> See Supra § 4, p. xci. Also P. N. Bose, Indian Teachers, p. 55.

<sup>2</sup> log. cit. app. p. 72. Tindicates translations.

- 1. Nairātmā sādhana paustika nirdeśa.
- T 2. Simhanāda-sādhana.
- T 3. Trailokyavaśamkara Lokésvara-sādhana.
- T 4. Padmanarttésvara-sādhana.

He is styled as Ācāryya, Paṇḍita and Mahāpaṇḍita. He appears in the Sādhanamālā as the author of a sādhana of Alimanmatha also known as Bhṛṅgānaṅga who is regarded as a form of Mañjuśrī as well as Heruka. At the end of the sādhana a couplet in vernacular appears and from Rayaṇamkareṇa raiam we understand that he was its author.

The sādhana is found in MS. B and therefore the author cannot be later than 1100 A.D.

#### 34. Ratnākaragupta, (Nos. 2 and 255).

#### cir. 1100 A.D.

He should be distinguished from Ratnākara and Ratnākara Śānti as they seem to be different persons. In Tangyur the following works are attributed to Ratnākaragupta<sup>1</sup>:—

- 1. Ārya Manjuśrī Nāmasangiti-panjikā sangraha.
- 2. Trisamayasādhana.
- T 3. Khasarpana sādhana.

He is styled as Mahāpandita. His name appears in the Sādhanamālā twice as an author of the Trisamayarāja sādhana as also for the sādhana of Sambara. In the first he gives elaborate directions and rules of discipline to be observed by all followers of the Trisamayarājatantra, though in the second the author talks of things which pertain to the highest class of Yogatantra which cannot be practised without the assistance of Saktis.

The sadhana of Sambara is found in MS. B and therefore the author cannot be later than A.D. 1100.

#### 35. Ravigupta (No. 79).

The name of the author is not mentioned in the Tibetan Tangyur, but he appears in the Sādhanamālā as the author of a snort sādhana where directions are given for miraculously increasing knowledge by muttering continuously the Bijamantra of Mañjúsrī which is Ham. Nothing tangible, however, is known about him.

## 36. Śabara (Nos. 185, 235).

#### cir. A.D. 657.

Śabarapāda who is styled in the Sādhanamālā as a Siddha (one who has attained perfection) is represented in the present work as the author of S. 185, and he seems to have been the originator of the Vajrayoginī cult where this particular deity with red colour is worshipped as we understand from the colophon of the sādhana No. 235. In the Tibetan Tangyur he has several names such as Śabarī, Śabarīśvara or Śabareśvara. He is one of the eighty-four Siddhas famous in Buddhist Tāntrism, and the authorship of the following works is attributed to him in the Tibetan Tangyur¹:—

- 1. Vajrayogini sādhana.
- 2. Kūrmapādasiddhi sādhana.
- 3. Āryanīlāmbaradhara Vajrapānirudra-trivinīta nāma tantravrtti.
- 4. Sişyanugrahavidhi.
- 5. Vajrayoginyabhişeka samkşepa.
- 6. Vajrayoginī gaņacakra vidhi.
- 7. Sunyatā dṛṣti.
- 8. Adhisthāna Mahākāla sādhana.

- 9. Vajravidāraņi nāma dhāraņi vṛtti Ratnamālā nāma.
  - Vajravidāraņi nāma dhāraņi maņḍalavidhi Ratnadyuti nāma.
  - 11. Krodhavajramāranakrama sādhana.
  - 12. Vajravidāraņi nāma dhāraņī Caņḍamahāroṣaṇa sādhana.
  - 13. Sadangayoga.
  - 14. Citta guhya gambhīrārtha gīti.
  - 15. Mahāmudrā vajra gīti.
  - 16. Raktavajrayoginī sādhana.

He is styled as Ācāryya, Mahācāryya, and Siddha.1

### 37. Sahajavilāsa (Nos. 183, 231).

Only three works are attributed to this author in the Tibetan Tangyur<sup>2</sup>:—

- Samasta mukha praveśa raśmi vimaloṣṇiṣaprabhāsa sarvatathāgata hṛdaya samaya vilokini nāma dhāraṇi-vivṛti.
- 2. Śrī Heruka sādhana.
- 3. Hevajrodbhava Kurukullā sādhana.

He is sometimes styled as Mahācāryya. Sahajavilāsa appears in the Sādhanamālā as the author of two sādhanas, one for the worship of Kurukullā and the other for that of Nairātmā. In the first sādhana he gives two ślokas in vernacular describing Mahāsukha. It appears probable that he followed the Hevajra Tantra.

#### 38. Sanghadatta.

#### cir. 1075 A.D.

Sanghadatta's name is mentioned in the sādhana No. 154 composed by his son Kula or Kuladatta in the praise of Prajñāpāramitā. He was very probably an author of no consequence as his name is not to be found in the Tibetan Tangyur. His son Kuladatta however outshone his father by composing a fairly large number of important books.

Kuladatta's sädhana is to be found in the MS B. and therefore he cannot be later than A.D. 1100. Sanghadatta's time, therefore, can be placed in *cir*. 1075 A.D.

#### 39. Saraha.

#### cir. A.D. 633.

The name of this author appears in the two Sādhanas for Rakta Lokeśvara. These Sādhanas were very probably written by one who followed Saraha's teachings or belonged to his school.

In the Tibetan Tangyur the undermentioned works are attributed to Saraha 1:—

- 1. Śrī Vajrayoginī sādhana.
- 2. Kāyakoşa-amṛtavajraṭīkā.
- 3. Vākkoşarucirasvaravajragītā.
- 4. Trailokyavaśankaralokeśvara sādhana.
- 5. Cittakoşa Ajavajragītā.
- 6. Sarvabhūtabalividhi.
- Śrī Buddhakapāla nāma maṇḍalavidhi kramapradyotana.
- 8. Śrī Buddhakapāla sādhana.
- 9. Śrī Buddhakapālasya pañjikā Jñānavatī nāma.
- 10. Dohākoşagīti.
- 11. Tattvopadeśa-śikharadohāgīti.
- 12. Dohākoşa nāma caryāgīti.
- 13. Dohākosa upadeśa gīti.
- 14. Kakhasya Dohā.
- 15. Svādhisthāna-krama.

- 16. Kakhasya Dohāṭippaṇa.
- 17. Mahāmudropadeśavajraguhyagīti.
- 18. Dvādašopadeša gathā.
- 19. Dohākoşa nāma Mahāmudropadeśa.
- 20. Bhāvanādṛṣṭicaryāphala dohākoṣa-gītikā.
- 21. Kāya-vāk-citta manasikāra.

He is styled as Acāryya, Mahācāryya, Siddha, Yogī, Mahāyogī, Yogīśvara, Mahābrāhmana, Mahāśavara, etc.¹

# 40. Śāśvatavajra (No. 101).

Sāśvatavajra is well-known as a great author and the following works are attributed to him in the Tibetan Tangyur.<sup>2</sup>

- 1. Śrī Samvara-vṛtti tattvaviśāradā.
- 2. Samvara Luhipādābhisamaya vṛtti.
- 3. Tārāsādhana.
- 4. Cakrasamvarasekakriyā.
- 5. Aryogratārā sādhana.
- 6. Ekajaṭāsādhana.
- 7. Krodha-tarābalyupahāra.
- 8. Ekajaţā-tārāmativardhana.
- 9. Tārādevī pañea sādhana.
- Karuņatārā sādhana.
- 11. Pṛṣṭhacakra.
- 12. Tārāguhya sādhana.
- 13. Karuņa-tārā viśva-karmā sādhana.
- Kākāsyatulākoţī kālī.
- Ādarśaprasāda nāma Tārābhaṭṭārikopadeśa.

He is styled as Ācāryya, and Mahāpandita. He is mentioned in the Sādhanamālā as the author of three Sādhanas: one refers to the worship of Mahācinatārā while the two others refer to the worship of Cakrasamvara, the hero of the famous Cakrasamvara Tantra.

The first Sādhana which is in verse appears in the MS. B and therefore, the time of Śāśvatavajra cannot be later than *cir.* A.D. 1100.

#### 41. Sarvajñamitra.

#### cir. 1050 A.D.

In the Tibetan Tangyur there is none who is styled as Sarvajñamitra but there is one with a similar name, Sarvajña-śrī-mitra. In the Sādhanamālā Sarvajñamitra is associated with a Sādhana (S. 109) of rather a peculiar deity by name Sragdharā, and in the Tangyur Sarvajñaśrīmitra stands as an author of certain stotras in the praise of the same deity Sragdharā. It is therefore, highly probable, if not certain that the two names represent one and the same person. In the Tangyur he is credited with the following works.

- 1. Sragdhārastotra.
- 2. Āryatārā Sragdharā-stotra.
- 3. Devītārā kuvākyādhyeşaņa nāma stotra.
- 4. Āryatārā sādhana.

He is styled as Ācāryya, Mahācāryya, and Mahā-paṇḍita and it is definitely stated both in the Sādhana-mālā and in the Tangyur that he hailed from Kasmir. It is stated in the Sādhanamālā that Sarvajāamitra when once in great difficulty wanted death to overtake him and addressed his last prayer to his favourite goddess Tārā with his face upwards and a garland in his hands, Sragdharā miraculously appeared before him.

# 42. Śrīdhara (No. 161). cir. A.D. 1100.

In the Tibetan Tangyur he is credited with the undermentioned works <sup>2</sup>:—

- 1. Krodhavārāhī Vajrayoginī sādhana.
- 2. Śrī Yamāritantra-pañjikā Sahajāloka.
- 3. Kṛṣṇayamāri sādhana.
- 4. Kṛṣṇayamārimaṇḍalopāyikā.
- 5. Vajrasarasvatīstotra.
- 6. Mahişānanasya sādhana.
- 7. Raktāricatuḥśaktipṛthak sādhana.
- 8. Raktayamāri samādhividhi.
- 9. Raktayamāri balividhi.
- 10. Svacittodhva-samkrāmaņopadeśa.
- 11. Devīprabhādharādhiṣṭhāna.
- 12. Raktayamāri maņdalopāyikā.
- 13. Raktayamāryadhiṣṭhāna kramopadeśanā.
- 14. Caturyogatattva nāma Svādhisthānopadeśa.
- 15. Raktayamāri sādhana.
- 16. Aloka-caturatikā.
- 17. Raktayamāri mantra sangraha.

He is styled as Ācārya, Mahāpaṇḍita, Mahāyogī, Brāhmaṇa, Mahācārya, Siddhācārya, Mahopādhyāya, etc.

In the Sādhanamālā he is mentioned as the author of a Sādhana written wholly in verse for the worship of Vajrasarasvatī. The whole Sādhana shows the author's mastery over the language and brings forcibly to the mind of the reader that he was a great adept in the art of versification. This Sādhana appears in the MS B and therefore, the author cannot be later than cir. 1100 A.D.

#### 43. Sujanabhadra (Nos. 66, 296).

cir. A.D. 1100.

Sujanabhadra's name appears in the Tangyur catalogue more or less as an insignificant author and only one Sādhana is attributed to his authorship.

In the Sādhanamālā he stands as an author of two Sādhanas, one for Vāk, a variety of Mañjuśrī, and the other for Jambhala. From the first it can be easily seen that he possessed rare powers of composition and of versification and his language is always sweet, melodious and forcible. The Vāksādhana appears in the MS B and therefore, he cannot be placed later than cir. 1100 A.D.

#### 44. Sumatibhadra (No. 306).

In the Sādhanamālā only one Sādhana of four lines for the worship of Mahākāla is attributed to this author whose name is not expressly mentioned in the Tibetan Tangyur, unless however, he is identified with Sumati or Sumatikīrti, but this identification is doubtful.

## 45. Trailokyavajra (No. 266). cir. 1100 A.D.

This author is not mentioned in the Tibetan Tangyur but he stands in the Sādhanamālā as the author of a Sādhana which refers to the worship of Bhūtadāmara, a fierce deity of the Buddhist Pantheon, who is believed to confer great powers to his devotees. The Sādhana is found in the MS B and therefore, the time of the author cannot be later than cir. 1100 A.D.

## 46. Vairocana Rakṣita (Nos. 264, 271). cir. A.D. 728-764.

Several Vairocanas figure prominently in the Tangyur list. The Sādhanamālā, for instance, mentions one as Vairocana and the other as Vairocana Raksita, and in the Tangyur there is a third Vairocana Vajra. It is, however, quite possible to identify the first two names because the works Vajrabhairava mandalavidhi prakāśa and Dohākoṣa are ascribed in one instance to Vairocana and in another to Vairocana Raksita in the Canaguar catalogue itself.

The following original works and transforms are attributed to Vairocana<sup>2</sup>:-

- T 1. Śrigubyasamajatantra ajatika.
- T 2. Śukla Vajrayogini sadhana.
- T 3. Śrivajrabhaira o mapdalavidhi prakāśo.
- T 4. Bhagavad Tievajrasādhana vatāva catura krama.
  - 5. Kalpasaptaka eriti.
- T 6. Śrī Vajrabhairava sādhana vajraprakāša nama.
- T 7. Dohākosa nāma Mahāmudropadeša.
- T 8. Prajňāparamitāladayasādhana.
  - 9. Raktayamāri sadhana.
- T 10. Mahisananasya sadbana.

He is styled as Guru, Pandita, Upādhy.sya, Pandica. Mahāpaṇḍita, and Mahācarya.

In the Sādhanamālā he appears as the author of two Sādhanas: one for Bhutadāmara and the other for Raktayamāri. Vairocana Rakṣita is said to have been a disciple of guru Padmasambhava who went to Theet to reform the Buddhism of that country when king Khri Sron Ide Btan was reigning in Tibet. This king is believed to have reigned between A.D. 728 to 764 and as Vairocana Rakṣita was his contemporary he must have flourished in the second and third quarters of the 8th century.

#### 47. Virūpaksa (No. 312).

This author's name does not appear in the Tangyur Catalogue unless of course he is identified with the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See loc. cit. app. p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p. 85. T indicates works translated by him.

<sup>8</sup> P. N. Bose: Indian Teachers in Indian Universities, p. 42.

Siddhācāryva Virupākṣa nicknamed Virupā who stands as an author of the following works 1:—

- 1. Cchimamuṇḍā sādhana.
- Uḍḍiyāna śrī yogiyoginī svayambhū sambhoga śmaśānakalpa.
- 3. Karmacandālī dohākoşa gīti.
- 4. Raktayamāri sādhana.
- 5. Balividhi.
- 6. Prabhāsodaya krama.
- 7. Sunisprapañca tattvopadeśa.
- 8. Yamāri yantrāvalī.
- 9. Amrtadhişthana.
- 10. Śri Virūpapāda caturaśīti.
- 11. Dohākoşa.
- 12. Mārgaphalānvitāvavādaka.
- 13. Amṛtasiddhimūla.

He is styled as Mahācāryya, Yogīśvara, and Mahāyogī. In the Sādhanamālā he appears as the author of the last Sādhana which refers to the worship of a very furious form of Mahākāla with eight faces sixteen arms and four legs. In the Sādhana a whole Maṇḍala of Mahākāla with attendent deities is described in detail and numerous applications are mentioned of the mantra of Mahākāla for a variety of purposes beginning from relieving the pain of a woman in labour and ending in the scaring of animals. Virupākṣa was a native of Tripurā and wrote many songs in his vernacular some of which are published in the Bauddha Gān O Dohā.

#### § 8. Vajrayāna Deities.

(i) Their significance.

The deities of the Vajrayānists are all manifestations of Śūnya.<sup>2</sup> Advayavajra says in a very characteris-

<sup>1</sup> loc. cit. p. 83.

<sup>2</sup> For a discussion see Indian Buddhist Iconography, p. 166.

tic stanza that the deities are nothing but manifestations of Sunya and are by nature non-existent, and whenever there is manifestation it must be Sunya in essence. In the Sādhanamālā the process of evolution of deities from Sunya is explained an another very interesting stanza which is also found in one of the works of Advayavajra. The process of evolution has four stages: the first is the right perception of the Suggesta or voidness, the second is its connection with the corm syllable, the third is the conception of an icea and the fourth is the external representation of the deity.2 This statement which occurs both in the Sādhanamīlā and in Advayavajra is a very strong argument agemst the theory that later Buddhism was nothing but gross This shows on the other hand that their conception of godhead was philosophically most profound, a parallel to which is scarcely to be met with in any other Indian religion.

Occasionally the Sādhanamālā gives us information as to the residence of the Vajrayāna deities and as far as it can be gathered from some stray references we can definitely say that the abode of these gods was in the Akaniṣtha heaven which is the topmost of the Rūpa heavens.

As has been pointed out before, the deities of the Vajrayāna system represent the Śūnya and they are Śūnya in essence with the three elements Śūnya, Vijñāna and Mahāsukha. They are rather the voluntary mani-

<sup>1</sup> Advayavajrasaingraha (GOS), p. 51 --स्कूर्णिस देवताकारा निःसमः १६६ वतः ।
स्कूर्णिस स्वाताकारा निःसमः १६६ वतः ।
स्कार्या स्वा भवेत् स्कूर्णिः मः तथः प्रस्थलाधिकाः ॥
2 op. cit. p. 50--प्रस्थानोधिको बीजा बीजादिस्यं प्रजासते ।

**विम्ने च न्याचविन्या**सी etc. ॥

<sup>8</sup> pp. 47, 64.

festations of the Sūnya in accordance with the Bījamantras uttered by the worshippers, with an appearance suitable for the function he has to discharge. Sādhanamālā in one instance while characterising Mañjuśri it gives us a piece of very important information and calls him as equal to all Tathagatas who are none but the five Dhyani Buddhas.1 This implies that the deity is an embodiment of the five Skandhas over each of which one Dhyani Buddha presides, 2 such as Aksobhya for Vijnana, Vairocana for Rūpa, Ratnasambhava for Vedanā, Amitābha for Samjñā and Amoghasiddhi for Samskara. When one element among the five predominates the deity is considered to be the emanation of that Dhyani Buddha who presides over the element in question. When such deity is represented in art he bears on his head the same Dhyani Buddha and is considered as his offspring and as belonging to his family. The five Dhyani Buddhas are generally represented on the aureole over the head of the principal deity.

#### (ii) Their appearance.

It may be noticed that the Sādhanamālā is very particular in having a colour applied to all the deities. This colour has a deep significance and is a thing which should not be passed over unnoticed. The Dhyāni Buddhas, it may be remembered, have each a different colour and they preside over one or the other of the Skandhas, also five in number. The deities emanating from each of these five Dhyāni Buddhas constitute the family of each. Ordinarily the whole family of a parti-

पचनुत्रसभीवलात् पञ्चलत्था जिनाः स्मृताः । धातवी खोचनाद्यास्त बृदकायस्ततौ सतः॥

also Sādhanamālā, पश्चन्कामा पश्चनशामास्त्रकृपा भावाने ; p. 391 पश्चमुङ्गाभरवपरियम पश्चनकृतियाः

<sup>1</sup> p. 117 पर्वतथागतस्वरूप मञ्जूत्रीरूपमातानं etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jñānasiddhi, op. cit. p. 41-

cular Dhyani Buddha should have the same colour as that of their spiritual father. Thus the temily of Aksobhya, the embodiment of Vijñāna Skandha, should have the blue colour because it is the colour of the Dissuns Buddha Aksobhya. This is, of course, the general cale but numerous exceptions are also met with. Take, for instance, a deity, who is very popular and has the power to grant success in a variety of protective and destruc-The deity cannot have the same colour in all the rites because the difference in rite demands a difference in form and colour, posture, and so forth. In the Sādhanamālā<sup>2</sup> it is said that the colour of the deities vary in accordance with the functions they have to discharge but we refrain from saying more on the point as details such as these should be learnt from the Gurus and the comprehensive Tantras because these are beyond the scope of the Sadhana.

It may be frequently seen from the text of the Sādhanamālā that the deities sometimes, present a very fierce appearance and are invoked in terrible rites such as for the destruction of men (Māraṇa) and their houses (Uccāṭana) and, so forth. This, perhaps, the authors of Sādhanas considered incompatible with the theory of compassion and a few indirect explanations to clear up the point are not wanting in the Sādhanamālā. Two characteristic passages are quoted below, one with reference to the fierce form of Yanari and the other in respect of Ucchuşma Jambhala:

1. Srīmantam autaḥkarunāmayam tam Sattvārthahetor vahirugrarūpam

 $<sup>^1</sup>$  See for instance the details prescribed for the different rites in which Yamāri is worshipped with different attributes, p. 533 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> p. 556, कर्मानुक्पतो वर्ण नोक्तमस्यातिविकारात् । नुक्पदेशसमाच चिन्तं वाञ्चितिविक्ये ॥

also p. 395, कर्मानुक्पतः शक्तादिवर्षयुक्तां etc.

p. 582, रक्का व्यपीतिसतवर्षं कर्मा कुरुपती ध्येयम् ।

Nāthem Yamārim praņipatya mūrdhnā Likhāmi tatsādhanam iṣtahetoḥ.¹

- "After making my obeisance by my head to Lord Yamāri who is of dignified appearance, internally compassionate but externally terrific for the good of all beings, I write this procedure of worship for the benefit of all."
  - Dāridryaduḥkhāhatamānasānām kā cittavṛttiḥ Sugatasya kṛtteḥ Ataśca kopād iva Jambhalo' sau. Ucchuṣmarūpam bhayadam cakāra.²

"People who are stricken down with the misery of poverty what desire can they have for the rites laid down by Sugata? It is for this reason it seems that Jambhala in his anger assumed the terrific form of Ucchuşma."

Mahākāla is another very terrible deity with terrible appearance and is invoked to discharge terrible functions. Neither his appearance nor his functions are in keeping with the doctrine of Karuṇā or compassion. But a very excellent explanation to clear up the point has been offered by the author of the Sādhana. He says:

Acaryye yah sadā dvesī kupito ratnatraye'pi yah Anekasattvavidhvamsī Mahākālena khādyate.

"One who is persistently a hater of the preceptor and is adversely disposed towards the three Jewels (Buddha, Dharma and Sangha) and immolates many animals is eaten up raw by Mahākāla."

Now in a case like this we can easily understand that the conception of the fierce form of Mahākāla is quite in keeping with the doctrine of Compassion because such a man is incorrigible and he alone and un-

<sup>1</sup> p. 550.

accompanied does harm to many beings, and a mischievous man like him ought to be removed by a floor deity like Mahākāla for the good of many. We made see however the necessity of eating the poor offerant raw unless of course it is assumed that his mental condition will change in the next birth by undergoing a transformation in the compassionate stomach of Mahākāla.

## (iii) Buddhist worship and idolatry.

Idolatry means worship of idols. It has many drawbacks but it is you, useful for society as a whole. The formless abstract and unseen power which we characterise as God is a thing very difficult to be conceived even by great ago ties, not to speak of the common people, who have no idea as to what attributes God actually represents. Af, of course, as we generally do, through the median of intages, we can make the mass believe in the great asseen power and his unbounded compassion for selfering languagity and make them fear sin and love gody than we must necessarily admit that idol worship is trangett with great unlity and is of great social services. But shot is no reason why we should call id be or ship of nifte unless we can definitely prove the a find possession of the image by God when a few apparently meaningless Mantras are uttered for the allowed political of the image with life. This is indeed very difficult to believe in this scientific age, and it is one of the leasens why image worship has been characterised as grossly supermitted. and the image worshippers an idolators. Idol worship has its utilities in its own sphere and has in India born considered as a necessity from very ancient times. Heat on the ground of public utility as such it can have no scientific value because we have nover animaritatively known that a deity ever actually entered anto an image

prepared for the purpose. The Hindus worship idols in this way and believe that their Mantras can infuse the image with life and therefore they are for all intents and purposes idolators.

The Jains regard the images as remembrancers (smārakas). By seeing the images of the Tīrthaṇkaras they call to mind their noble lives, good deeds, their lofty preachings and high ideals, and to their memory they offer various articles of worship, in token of reverence. Their idol worship is not exactly what is known as idolatry in so far as these Tīrthaṅkaras are concerned, but the moment they leave this sphere and offer objects of worship to hypothetical beings such as the Yakṣas and Yakṣiṇīs with four faces and eight arms and with strange vehicles, they are relegated to the sphere of idolatry, for here also we cannot prove that these strange creatures ever existed on the face of the Earth.

But the Buddhist mode of worship as can be seen from numerous Sādhanas in the present work is entirely different from that of the Hindus or of the Jains. the Buddhist the external world has no existence, the body with the sense organs are unreal; the real noumenon is only Sunva which together with Karuna. constitute the Bodhicitta. The Bodhi Mind then is also a reality; in fact it has the same reality as that of Sūnya, and beyond the mind there is nothing in the external world. The body as such being external does not exist and it has no reality. This is the conception about the mind and the external world in the Vajrayana. To the followers of Vairayana, therefore, how can there be reality in an image, a grossly external object, to which worship may be offered. The Vajrayana theory of godhead is so peculiar and had such successive stages of development traceable through Buddhist literature for several centuries that whenever similar conceptions or theories are met with in the literature of other sects we can easily put our finger on them and characterize them as borrowed from the Vajrayāna.

Bodhisattva after following the prescribed procedure according to the instructions of the Guru or according to the Sādhana should regard himself as nothing but as a chain of momentary consciousness full of compassion for suffering humanity, and invoke the aid of Śūnya the ultimate reality with the three elements, Sunya, Vijñāna and Mahāsukha. This aid can only be invoked when the Bodhi Mind of the Bodhisattva is also identified with the Śūnya; and only when this is done, the Śunva responds. In accordance with the Bijamantra or in accordance with the purpose for which the aid of the Śūnya has been invoked, the Śūnya transforms itself in the form of a divinity with which the Bodhi Mind is identified. When the commingling of the Bodhi Mind with the deity takes place, the former develops great power, and is able to do the work for which the deity has been invoked until he is dismissed from the mind with the proper formula. A glance at the list of deities and the aims and objects of the Vajrayanist will show how many multifarious duties the Śūnya had to perform and into how many forms it had to transform itself.

(It can indeed be pointed out that because a large number of images of gods and goddesses of the Vajrayāna Pantheon were made and subsequently discovered from under the earth, therefore the Buddhists must be considered as idolators. Against this we can point out that it is not an easy task to conceive the outward appearances of gods and goddesses of an extensive Pantheon for the purpose of meditation, without the help of images or pictures, and it is in order to supply this

most important aid to the numerous worshippers that innumerable images had to be carved out of stone. We have also evidence that pictures were painted for the same purpose and even now in Nepal the Vajracaryas keep a large stock of principes and pictures of numerous deities for their numerous clients. It must be definitely understood that the attempt is here made to represent the case of the Buddhist with regard to the charge of idolatry are consulty levelled at them. From a study of their linear are we can definitely proclaim that Vajrayana was no idolatry but if some ignorant lay inscribes in imitation of the Hindu and Jain customs throw a few flowers at the feet of an image need not imput a the pure docume of the Sästras.

#### (iv) Hindu gods rersus Buddhist gods.

The Vajeavānists displayed a great hatred towards the gods of the Hindu religion and a large number of remarks, made by a number of Vajrayana authors on the Hindu gods in the Sādhanamālā fully bears us out. They were not only hostile to the Hindu gods but their hostility towards the Hindu gods prove further that they had a great hatred towards the members of other religious also. This fact was for the first time pointed out in the Indian Buddhist Iconography but it met with violent criticism from eminent scholars especially 'rom the famous art critic, Dr. A. Coomarswami of the Boston Museum who did not relish the idea mainly on the ground of sentiment. This has necessitated further comment on the point and we shall here enumerate a number of passages from the body of the text from which it will be possible to judge whether we were not justified in saying that the Vajrayanists displayed creat hatred towards the gods of the Hindu faith. Dr.

Coomarswami maintains that the Brahmasiras which is carried by a number of gods of the Buddhist Pantheon has a very deep spiritual significance. This of course sounds very ingenious but is a little out of point. and uncorroborated by facts. It shows nothing but that the Buddhist gods are so powerful that they destroy the Hindu gods and carry their heads in their hands thereby displaying wonderful hatred towards the Hindu gods in particular and Hinduism in general. This can also be proved by various other examples from the Sādhanamālā itself. Take, for instance, the description of Harihariharivāhanodbhava, a form of Avalokiteśvara, the all compassionate Bodhisattva. and it will be found that his Vahana or favourite animal is Visnu, the second God of the Hindu Trinity.1 The latter cannot be mistaken for any other god or thing, because here his own favourite animal, the mythical bird, Garuda, is also present. In another place while describing Candarosana the author of the Sādhana says that the god carries the noose in order to bind the enemies who cause sufferings to humanity, such as Visnu, Siva, Brahmā who are terrified by the raised index fingers of the god.2 Further on, in the same Sādhana the author says that Candarosana should be conceived as looking towards the miserable people who are subjected to constant revolution in the cycle of existence by the wicked gods such as Vișnu, Brahmā and Siva and Kandarpa the god of love.8 By Candarosana's intervention the hosts of Maras who are terrified, weeping, nude, with dishevelled hair, hopeless and in despair, are hacked to pieces with the sword. Candarosana gives their life back and places them near his feet so that they may perform pious duties in

<sup>1</sup> p. 77, सिंदगवडवियास्क्रश्रसितमातानं धाला, etc.

<sup>2</sup> p. 174, तर्जनीतर्जितवाकुकानेकदरियरियरकाभीदिक्केमहन्दारियस्नाय, etc.

<sup>3</sup> p. 175, परिपरिषरकार्भकष्यपंदिभिः भवचके आस्वतसान् प्रश्लेत् ।

future.1 Further on, while enumerating the benefits that accrue from the worship of Mrtyuvancana Tārā the author says that the worshipper conquers death as though emancipated, and even the ends of his hair cannot be destroyed by Hindu gods like Brahmā, Indra, Vișnu, Moon, the Sun, Siva, deities of the quarters. Yama and Manmatha. Again, while describing Marici the principal Hindu gods are brought to the humiliating position of making obeisance to Mārīcī. Some of them are actually trampled under her feet while others obey her orders like her servants.3 In another place the author of a Sadhana says that the ascetic who pleases the goddess Kurukullä, to him Brahmā, Rudra, Indra Nārāvana and others come and meet his wants whatever they may be, like servants.4 While describing Vajrajvālānalārka he is characterised as trampling under his foot not only Vișnu but also his consort Laksmī. Bhūtadāmara is described as one who is an expert in destroying the pride of Indra, Brahmā. Kuvera and others.<sup>6</sup> Ucchusma Jambhala is described in one place as pressing Kuvera under his feet so that he vomits blood (or jewels).7 The severed head of Brahmā is carried by Mārīcī, Vajrasarasvatī, Prasannas tārā and several others. Trailokyavijaya trample-

<sup>1</sup> p. 175, ततो इत्यान्त्रस्मुरितैर्भशक्तोधराजिरनेकस्थान् मारष्टन्दान् ससैन्यान् दिगम्बरान् मृक्तकेणान् क्रान्दमानान् अवाणान् वज्ञपाणेन वद्धानीय विध्यस्य विष्यूर्णं तीन्त्येन अद्भेन स्थितः में विश्वते पुनर्निर्माय धर्मे विनेतुं स्वपदानिके स्थापयेत्।

p. 211 अञ्चेन्द्रविष्णुचन्द्राकंशद्रदिकास्त्रमस्येः ।
 %ण्याण्डार्गमार्थः स्टब्यं जयति सुन्नवत् ॥

з р. उल्ले सञ्जयाक्रायंद्वीतुरुव्यत्वन्दितं .. चश्री दिरहरत्रद्वादयो सर्दिताः .... स्मुलोकपाल्यः वर्वे सद्दारिकावल्यल्यास्त्रां च सुर्वेन्नः स्थिताः।

१ p. 35% त्रक्षेन्द्रन्द्रनार १९६००४तयः समाक्षटाः समाग्रस्य विक्रूपतानुपग्रस्य साधका-सिन्तियतं सन्यादयन्ति ।

<sup>्</sup>र हु: हु: सपत्रीकं विकासी वपदेशक्रामायावस्थितं।

० p. 512 अम्मध्यक्षियं रादिसद्विध्यं सकोविद्म् ।

<sup>7</sup> p. 571 .. .. .. 3期 च 天前等前

चामस्याजियुगेन स्वलगन रोधान् सुदेरं चितम् ।

upon the head of Siva and the bosom of Gaure who the on the ground in opposite directions.1 Prasaumatara is described as trampling upon Indra and Upendra and pressing Rudra and Brahmā between the two.2 Paramāśva is described as four-legged and as frampling with the first right leg on Indrani and Laksmi. with the second Rati and Priti. with the first left Indra and Madhukara, and with the second Jayakara and Vasanta.3 While describing the merits and advantages to be gained by worshipping Havagriva the author of a Sādhana holds before us an exceedingly attractive prospect but not without calumniating Hindu gods. It says, when perfection is attained in this Sādhana the ascetic goes to the Vidyadhara land and enjoys all sorts of pleasures; Devendra becomes his parasol bearer, Brahmā his minister, Vemacitri (Kārtīka) his general, and Hari his gate-keeper; all the gods flock together; Sankara, the nude preceptor, lectures on the different virtues, and so forth.4 Aparajita is described as a goddess whose parasol is raised over her head by wicked and mischievous gods, like Brahmā and others.5

Now the above are a few among many instances where Hindu gods are insulted and made subservient to Buddhist gods. But these are instances met with in writing; in practice also they did the same. A large number of images were carved by the followers of Vajrayāna where the Hindu gods were represented in stone and in pictures as humiliated by Buddhist gods. Readers who are interested in the subjects may refer to our remarks in the *Indian Buddhist Iconography* on page

 <sup>1</sup> p. 511 प्रत्याश्वीदेश वामपादाकात्ममञ्ज्यगमसकं दक्तिणपादावद्यभगौरीसमयुगणं।

<sup>2</sup> p. 241 वामपारेनेन्द्र दिचणपारेनोपेन्द्र पादद्वयमध्ये बद्र बच्चाषं चाम्रस्य सितं।

३ p. 510 दक्षिणपादिकेनेन्द्राणीं त्रियं चाक्रास्य स्थितं दितीयदक्षिणचरचेत्र रितं प्रीकिं च वासप्रथमपादिकेनेन्द्रं सधुकरं च वासदितीयपादेन क्रयकरं वसनां च।

<sup>4</sup> op. cit. § 6.

<sup>5</sup> p. 403 ब्रह्मादिदुष्टरोइदेवनापरिकरोच्छितव्यना चेति ।

162 and the service plates referred to therein. From the above let us hope that our critics will be able to derive ample materials for revising their opinion with regard to the relation of later Buddhism towards Hinduism and Hindu gods and not lightly throw overboard well-considered opinions as though suggestions of a "Victorian Missionary." No matter what attitude eartier Buddhism might have shown to the Hindu faith. the later Buddhists maintained an aggressively hostile attitude against Hinduism and the Hindu pet theories of emancipation and this is conclusively proved by a very interesting passage in the Cittasodhana-prakarana1 The passage in question contains a of Ārvadeva. scathing indictment of the Hindu belief that bathing in holy places can confer merit and proves its futility in forcible but unequivocal language---

> प्रतरक्षि गंगायां नैव श्वा शुद्धिमहित । तस्माद्धर्मधियां पंतां तौर्धसानं तु निष्मतसम् ॥ धर्मी यदि भवेत् सानात् कैवर्तानां कतार्धता । नक्तन्दिवं प्रविद्यानां मत्यादीनां तु का कथा ॥ पापच्ययोऽपि सानेन नैव स्यादिति निश्वयः। यतो रागादिबुद्धिस्तु दृष्यते तौर्थसेविनाम् ॥

"A dog swimming in the Ganges is not considered pure, therefore bathing in holy places is futile for pious men. If bathing can confer merit, the fishermen must be most meritorious, not to speak of fish and other aquatic animals who are always in water day and night. It is certain that by bathing even sin is not dissipated, because people who are in the habit of making pilgrimages are full of passion, hatred and other vices."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This work was first brought to the notice of Scholars by MM. H. P. Shastri in JASB, 1898, pp. 117 ff. It was written by the Tantric Buddhist writer Ayadeva or Aryadeva, but was wrongly attributed to the earlier Aryadeva, the pupil of Nagārjuna.

#### § 9. Iconography.

### (1) Importance of the study.

The study of Iconography has revealed certain important facts of primary importance, and here it is proposed to deal with one aspect of the importance of the study of Iconography, namely, how Buddhism, especially Tantric Buddhism, influenced other religions of India, especially Hinduism. It is well-known that the Pauranic pantheon of the Hindus likewise influenced Tantric Buddhism, which was led to accept such gods as Ganeśa, Sarasvatī, etc., as gods in their own pantheon, but the point we want to emphasise here is that in purely Tantric matters it was Buddhism which took the lead. the discussion below it will be clear that the weight of evidence is in favour of Buddhism, and that Täntric Hinduism drew its inspiration almost wholly from Tantric Buddhism. With the text of the Sādhanamālā ir hand it is now easy to track this vexed question.)

It is well-known that the Hindus recognize a set of ten Siddhamantras with ten deities presiding over them. One of these goddesses is known as Tura whose Vidyā or Mantra is stated to be: Om Hrīm Strim Hūm Phat. The Hindus claim this deity as their ewn and in the Tārārahasya of Brahmānanda who thourished in the middle of the 16th century and in the Tantrasara, a still later authority, we meet with the following Dhyāna in which the form of Tārā is given in detail:—

प्रत्यालीकपरां घोरां सुग्रुमालाविभ्धिताम्। खर्वां जम्मोदरीं भीमां श्राञ्जवर्मावतां कटौ ॥ नवयोवनसम्प्रतां पश्चसुनाविभ्धिताम्। चतुर्सुजां जोजजिन्नां मङ्गभीमां वरप्रदाम् ॥ खन्नक्तिसमायुक्त-संश्रोतरसुजदयाम्। कपानोत्मजसंयुक्त-संश्रागियुगान्विताम्॥ ांणक्रोत्रीकालटा ध्याचेक्यीकारक्योश्वास्त्रधानाम् ॥ ज्याकार्यस्याद्याकार व्यवस्थानस्य ॥ ज्याकार्यस्याकारं व्यवस्थानस्य ॥ ज्याचेत्रस्योर्यक्षणं क्याव्यास्त्रस्य ॥ विव्यकार्यस्योग्यन्त्रस्य ॥ विव्यकार्यस्य स्थापनाम् ॥ व्यक्तोस्यवेद्याद्यक्षस्य स्वीवेद्यस्य स्थापनम् ॥

From this it would appear that Tara is a fairly awe-asspiring divinity standing in Pratyalidha attitude with a fattend of shalls round her neck, having a fierce face, or trading tempte non-bare langs. She is four-armed and creates in the two principal bands the Kartri and the Kardia while in two others she carries the sword in the right and the blue lotus in the left. She is decked in the Mudtas, has one tuft of hair on her head which is ornamented with Aksobhya.

Now for the purpose of comparison three points are of special value: Tarā is Ekajaṭā (lit. one tuft of hair), is decked in five Mudras (पञ्चमुहानिस्वाम्) and has Aksobhya on her crown. Why is she called Ekajaṭā, what the five Mudras are, and who is Aksobhya? These are three questions which cannot be explained in accordance with Hindu traditions.

The Hindus have no deity known as Ekajaţā, but they have a Tārā who is regarded as a different form of Ekajaţā. They have a variety of Mudrās but no Mudrā can be employed as an ornament, much less the five Mudrās or six Mudras which are unknown to them. The deities recognized by the Hindus are divided into two great divisions as Saivaite and Viṣṇuite. Even as early as Megaschenes's time the Hindus of India were divided into two mighty sections, Viṣṇuites and Saivaites; and it is no wonder that the deities who are completely

<sup>1</sup> See for instance. Hentrasara, Bengali edition, 415 ff.

at the mercy of the imagination of their devo. So, should lose their universal character and become divided a continuous increased, their gods also were represented a possessing hostile nature. Hindu deities thus divided were never known to have any other deity on their heads. This is not in the least necessary for Himtu representation of deities, but why should this Tara are are discussing have Aksobhya on her crown? None of the points raised, therefore, is explained according to Hindu traditions.

Let us try to explain the three points with the help of Buddhist traditions. The Buddhists have a deity called Ekajaţā and the Sādhanas Nos. 100,101,123,124, 125,126,127, and 128 all relate to the worship which is offered to this deity who is conceived in a variety of different forms. In the Sādhanamālā this deity is variously known as Ugratārā, Mahācīnatārā, Ekajaṭā, Vidyujjvālākarālī, etc. Out of these the form known as Mahācīnatārā agrees in all details with the description of Tārā quoted previously. As regards the second point concerning the ornament of five Mudrās, the Sādhanamālā offers a solution. According to a śloka the Buddhists recognized six Mudrās or ornaments all made of human remains representing the six Pāramilās well-known in early Buddhism. It says¹:—

## कारिहकावचकं रक्षमेखलं भस्मस्रचकम्। षट्वै पारमिता रता सुझारूपेख योजिता॥

"The Torque, the (two) Bracelets, a bejewelled girdle, ashes and the sacred thread represent the six Pāraminas and are applied in the form of Mudrās."

It might, therefore, be inferred that the adjective पसुनाविभूषिताम् stands for "a goddess decked in five orna-

<sup>1</sup> Sādhanaāmlā, p. 489.

ments (made of human bones) and this explanation is quite in keeping with the form and nature of the deity under discussion. The third point about the goddess having Aksobhya on her head can easily be explained by a reference to Buddhist Iconography. The Buddhists recognize five Dhyani Buddhas as presiding over the five Skandhas which are responsible for creation. The names of the five are given in the following couplet:—

## जिनो वैरोचनो खातो रत्नसमाव एव च। स्राप्ततामामोधसिडिरचोभ्यस प्रकौर्तितः॥

The Bodhisattvas emanate from the five Dhyāni Buddhas, Vairocana, Ratnasambhava, Amitābha, Amoghasiddhi and Aksobhya, and do the work of creation, protection and destruction. All Bodhisattvas and Buddhasaktis emanating from a particular Dhyāni Buddha are required to bear a small figure of the parental Dhyāni Buddha on their heads. In a large number of Sādhanas the deities are described as अद्योग्यमुक्तिनीं, अमिनाभविराजित-प्रार्थ, वैरोचनभूषितां, etc., and those who have carefully examined the sculptures of Buddhist deities preserved in different museums must have noticed the very interesting miniature of the parental Dhyāni Buddha appearing on the heads of most of the sculptures.<sup>2</sup>

Thus we can explain all the three points raised in connection with the Hindu deity Tārā by means of Buddhist traditions. Let us now try to find out whether the identical deity can be found in the Buddhist Tāntric literature. In a Sādhana composed by Śāśvata-

समुद्रमयने देति कालकूटं समुख्यितम् । सर्वे देवास देवस भसाक्षेत्रमनाप्रयुः ॥ चोभादिर्श्वतं यस्त्रात् पीतं सालास्त्रं विवम् । स्वत्यव महेग्रानि सलोग्रः परिकीर्तितः ॥ वेव सार्वे मसामाया तारिकी रसते मदा ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sādhanamālā, p. 568.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> But an absurd explanation of this phenomenon of keeping the figure of Aksobhya on the crown is given in the *Todalatantra*:—

vajra we find the description of a deity identical in fand nature as our Hindu deity Tārā. There we read

प्रत्याकौठपदां घोरां सुग्रह्माकाप्रकास्ताम् । खर्बकस्वोदरां भीमां नीलनीर जराजिताम् ॥ ख्याककेसुकां दिखां घोराष्ट्रहासभासराम् । सुप्रकृषां प्रतास्त्रहें नागास्त्रकात्मृष्टिताम् ॥ रक्तवर्तुंकनेचां च व्याद्य अगोस्त्रतां कटौ । नवयौवनसम्प्रतां स्वयुक्त देशस्थिताम् ॥ लक्तव्यां महास्तराः विद्यालयम् । खर्जकार्चकरां सर्वे स्वयुक्त देशस्थालयाम् । पिन्नोग्रीकजटां धाः स्वयुक्त देशस्थालयाम् ।

This Mahācīnatāra also see Hindu deity Tarā, presents a fearful appearance with legs arranged in the Pratyālīdha attitude: garland of skulls, and her face is rendered here were prounding tongue and She carries in Control and hands the Kartri and the Kapala, while he also others and carries the sword in the right and the Maridan to the left. She is decked in five Mudray and bears the figure of Aksobhya on the crown. The same restance between the two is clear and complete the is a pity the time of Śāśvatavajra is not known — seputib — he must be earlier than A.D. 1100, as his School as to be found in the MS B which was written in D 1165. But fortunately, there is, however, another any of finding out when the deity Ekajatā entered the Baddhist pantheon. In the colophon of the Sadhana No. 127 of Ekajața we meet with a remarkable sentence

## चार्यनागार्जुनपरिकाटेषु उद्भतम् ।

"Restored by Ārya Nāgārjunapada from the country of Bhota."

This fact points to Nägarjuna as the pioneer to bring to India the worship of Ekajata from the country

<sup>1</sup> Sādhanamālā, p. 210.

of Bhote, also known as Mahācīna, which accounts for the name of the lefty Mahacīnatārā. We may be pretty certain, therefore, that before the time of Nāgārjuna India knew of no deity as Ekajatā. The accurate time of Nagārjuna for the present remains an open question but from what has been said about him in §4 we can place him cir. A.D. 645.

to this connection another fact is to be noticed, namely, the mention of the tradition in connection with the origin of Mahacinatārā according to purely Hindu tranificus. In the Tārātantra Bhairavī asks Bhairava the nature of the Mantra by which Buddha and Vasistha obtained perfection (Siddhi) and Bhairava in reply gave out the secret Tantra to her—a Tantra belonging to the Vogationica class perscribing revolting practices. the Rudrayamala again we read of Vasistha being asked so go to Cinabhūmi where the Buddha was residing,1 Vasistha went there and saw the Buddha surrounded by a large number of women drinking wine and engaged in obscene rites.2 At this Vasistha had great fears and asked the Buddha to clear up his doubts. He eventually got his doubts cleared up and ultimately obtained perfection by muttering the Mantra and by the free use of the five Makāras.3

In the *Brahmayāmala* also the same story is repeated with some modification. Vasistha went to Mahācīna

ततो सुनिवरः श्रुवा मद्याविद्यासरखतीम् ॥
 अगाम चीनभूमी च यत्र बुदः प्रतिष्ठितः।

नवाचारं समास्रोक्य भयाति सन्ति मे इदि ॥ नवासय सम चित्रं दुर्बृद्धं वेदमासिनीम् । कयसेतरप्रकारं च सदा मांसं तथाइकाम् ॥ सर्वे दिगम्बराः सिद्धाः रक्तपानोद्याताः वराः । सुक्रमेकः प्रियंबिन रमयन्ति वराङ्गनाम् ॥

अस्य भाषं तथा मत्यं सुद्रा मैचुनमेव च। पुत्रः पुत्रः भःभयिता पूर्वयोती वसूब सः॥

and vitnessed the some some as a second is as to league and vasistha as a true follower of the bolds of the good bordified and was on the point a fixed consequent when there was a mysterious voice from beautiful to a splanted these strange rites as Configuration by participant to relieve the same for the attainment of participant voice; the was pleased and eventually come to the conternal aventually come to the conternal or bearing him gave. Vasistha all he desired.

la Hinduism the Padrayamala and Brahmayamala are regarded as Tanton of the greatest authority. The evidence of these is a lammas as well as of the Tasktantra itsels as to suppose that this Tara was considered in Malacina by the native inhabitants, who projessed probably the principle from religion of Tibet and that the Under god in Clya from the Buddha or in other words from the meddhists. It is very probably that Nagarman who courshed in the middle of the 7th century, was the planter to introduce the worship of Mahacinaleta in local. The Mentra, On Hrim Strin Hum Phat, was had incented by the Buddhists and the Hindus quicily sook it and found it to be a powerful Chare, invariable on orders Siddhi, and that is probably the reason why the Mantra was designated as one of the Siddhamanicas

In this connection is should be borne in mind that the uncient proper below about the Mantras with superstitions over seed to be and that if the Mantra were changed or distorted it would either give no result or

शिक्षांस्ट तिस्थे वर्ष विभागत प्रक्रियमा । इरवाद्यांग्य विभागत अस्ति कर्ता । यात्र विभागसम्बद्ध गोशहाः वद्यायमा । यात्र व्यवस्था अस्ति अन्ति विभाग सुप्रमा ॥

क्षणासी त भगासीका ांदरामद्विक्कसः।
 प्राच्य बद्धा प्रस्कारकः विकास स्टिम्साककः।

produce great harm. Thus, though Ekajaṭā's name was changed to Tārā, her Dhyāna was changed from the ungrammatical Buddhist language to grammatical, the Hindus did not change the Mantra, which remained the same. This is a very important factor for all who will take up this line of investigation, because by comparing the Mantras alone it will be possible to detect the common deities in different religions, to trace their origin and to know how they entered into the different pantheons.

Taking the similarity of Mantras as a guiding factor let us proceed to examine another deity who is included by the Hindus in the ten Mahāvidyā group and who is called by them Chinnamastā. She is described in the Tantrasāra 1 and Chinnamastā Kalpa 2 in the following words:—

मध्ये तु तां महादेवीं सूर्यकोटिसमप्रभाम् ।

क्तिमस्तां करे वामे धारयन्तीं खमस्तकम् ॥

पिवन्तीं रौधिशीं धारां निजकर्ण्यविनिर्मताम् ।

(दक्तिणे च करे कर्जीं मुख्यमालाविभूषिताम् ।

दिगम्बरां महामीमां प्रत्याकौटपदस्थिताम् ।

वस्थिमालाधरां देवीं नागयक्षोपवीतिनीम् ॥

रितकामोपविद्यां तां केचिद्यायन्ति मिन्नयाः ।

डाकिनीवर्णिनीयुक्तां वामदक्तिणयोगतः ॥

दक्तिणे वर्णिनी ध्यायेत् डाकिनी वामके तथा ।

वर्णिनी लोहितां सौन्यां मुक्तकेग्रीं दिगम्बराम् ॥

कपालकर्जिकाष्टलाहक्ताधारामानं प्रकुर्वतीम् ॥

डाकिनी वामपार्श्वे तु कोटिस्टर्यानकोपमाम् ।

दंष्टाकराकवदनां पीनोक्ततपयोधराम् ॥

<sup>1</sup> Or. Inst. MS. No. 4995, fol 309 ff. Quoted from an earlier work called the Bhairavatontra.

<sup>2</sup> Chinnamastākalpa, Or. Inst. MS. No. 1692, fol. 8b ff.

महादेवी सहात्रोशं मुक्तकणी दिशयश्यः । लेलिहानसहाजिलां मुख्यमालादिशायताम् ॥ कपालकत्रिकाहत्तां वासदिवाययोगतः । देवीगलोकलक्षक्षाशापानं प्रकृतिनीम् ॥

From this Dayana the principal goddess Chinnamasta may be imagined to have a very awe-inspiring external appearance. She holds her own severed head in her left hand and from her severed neck issues forth a stream of blood failing into the mouth of the severed head. She is nude, of fierce appearance, with legarranged in the Fratyalidha attitude. She wears a garland of heads and carries in her right hand the Kartriand according to some stands on Eati and Kama. She is accompanied by two attendants, Dakim and Varumi on the right and the left sides respectively. They are identical in form and appearance and carry the Kartri in the right hand and the Kapala in the left, and drink the blood which issues in a stream from the severed neck of the principal deity

Now, that we have a definite idea about the form of this powerful goddess from the Hindu sources let as turn to the Südhanamäha and see if we can find a deity identical in appearance and form with the Hindu goddess Chinnamasta. The Südhanamähä contains the description of a deity who is named Vajrayoginī and resembles in all respects the form of Chinnamastā we have been discussing. There the Dhyana is 1:—

पौतवर्गा खयमेव सक्तिकितिसम्मकवाम इस्तिम्यतां दिस्ति इस्ति किति सितां उर्द्धितस्तिवाम बाइं अधो निम्तिदिस्ति माइं वासः प्र्यां प्रमाधित-दिस्ति प्राप्तां सङ्गीचितवाम पादां भावयेत्। कवन्या सिः स्त्या स्प्राप्ताः समुक्ति प्रविद्याति, स्पर्ये उभयोः पार्श्वयोगिन्यो सुक्ति प्रविद्याति। ताम दिस्ति प्राप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति स्वाप्ति दिस्ति दिस्ति।

# वामच्छाकपर्रसच्चितं प्रसारितवामपादप्रसारितदच्चिरापादे सङ्गुचितेतरपादे सुक्तकेग्रसी भाववेत्॥

According to Buddhist tradition, therefore, the deity should be nude and should carry her own head severed by herself with her own Kartri which she carries in her right hand. She stands in the Pratyālīḍha attitude with her left hand raised and the right lowered. She is accompanied by Vajravarṇanī and Vajravāirocanī who carry the Kartri and Karpara (skull) and stand in the Pratyālīḍha attitude. From the neck of the principal deity issue forth streams of blood, one falling into her own mouth and two others into the mouths of the two companions.

It is, therefore, apparent that the two deities though designated by two different names, Chinnamastā and Vajrayogini, are remarkably similar. And yet one is Hindu and the other is Buddhist. There thus arises the necessity to explain the origin of the deity and to ascertain whether she was originally Hindu or Buddhist. The Tantrasāra is very late, and the Bhairavatantra from which the Dhyana is quoted is of uncertain date. Therefore, these dates will not help. The Sādhanamālā however, gives valuable data in ascertaining the antiquity of this deity. First of all, the sādhana appears in the MS B which shows that the sadhana must have been composed at least before 1100 A.D. The remarks contained in the Sādhanamālā; — vā बन्द्यावर्तेन सिद्धश्रवर्पादीयमतव्ययोगिन्याराधनविधिः। show further that Siddha Sabarapāda was the ascetic responsible for the introduction of a new cult of Vajrayogini. This fact shows that the cult of Vajrayogini existed even before the time of Siddha Sabara who very probably flourished in Cir. A.D. 657 as shown before in § 4. The origin of the deity may, therefore, be dated still earlier. At this stage it is also necessary to refer

to the Mantras in question, which are likely to throw decisive light on this point. But unfortunately as much time has elapsed since the introduction of the Vajrayogini cult many copies of MSS containing the ritual of her worship have failed to bring out the original accuracy of the Mantras and the practices. Very probably owing to this, errors and modifications are noticeable in the MSS now extant in the Mantra of the goddess in Hindu literature, but it is still to be hoped that there remains enough to prove that the cult was originally Buddhist.

Quite naturally the Mantra given in the Sādhanamālā runs as:—

कों कों को सर्वबुद्ध शांकिनीये वध्ववर्धनीये वध्ववैरोचनीये ई हैं हैं पर्पर्पर्सा शांकि

The three deities are given to the three deities so also the three seletters and three wes. The principal deity is called in the Mantra Sarva-Buddhadākinī, while the attendant to her left is Vajravarnanī and to her right, Vajravairocani. The prefix "Vajra" shows that the deities belong to Vajravāna. Thus we can see that the Mantra is the natural consequence of the form of the deity according to the canons of Vajrayana. The epithet सर्वबुद्धडाकिनी clearly shows the Buddhist character of the Mantra. In the Buddhist tradition the principal deity is Dākinī and the companions are Vajravarņanī and Vajravairocani. In the Hindu literature the principal deity is designated Chinnamasta while the companions are named Dakini and Varnani with the prefix and dropped altogether. But the difficulty arises when we take up the Mantra of the deity as given in Hindu Tantras. Different MSS show different Mantras: the Chhinnamastākalpa 1 enumerates several Mantras as alternatives. The Mantra given in Tantrasara is सर्वविद्विवर्धनीये

<sup>1</sup> Oriental Institute MS. No. 4995 fol. 312a.

सर्वसिद्धिडाकिनीचे वच्चवैरोचनोचे इडावड इडावड etc.¹ In this also the three names Dākinī, Varṇanī, and Vairocanī, all appear, but why the prefixes are changed from सर्वसिद्धि in the first two instances to वच्च in the third instance, we fail to understand. The change, however, appears to be more or less deliberate as will be evident from the Mantra given in the Chhinnamastākalpa, namely, चो वच्चवैरोचनीचे सर्वजुद्धिडाकिनीचे वच्चवैरोचनीचे हैं है पर खाडा।² From this it can definitely be said that the original of सर्वसिद्ध was सर्वजुद्ध as is evident from सर्वजुद्धि of the Chhinnamastākalpa. If the original is taken in view of the circumstances noted above to be सर्व द्ध there remains very little to show that the origin of the goddess is Buddhist.

Thus we can realize the importance of the study of iconography, especially in determining the origin of certain deities and certain Mantras. In this connection there are more facts which are noteworthy. It may be remembered that the Vajrayanists described the idea of Mahāsukha as a state when Bodhicitta merges itself in Śūnyatā as salt melts in water, and to symbolize this the followers of Vajrayana conceived the idea of Yabyum (or Yuganaddha) deities, or deities in embrace. So Yabyum deities are an outcome of purely Vajrayānic idea, which was unknown to Hinduism before the Tantric Age, and even now does not fit in well with Hindu ideas or traditions. If there be any deity of a Yab-yum character in the Hindu pantheon, there is a strong suspicion that the deity may be of Buddhist origin. Kālī, for instance, is described as Viparītaratāturām we have at once to regard the deity as of Buddhist origin. Kāli according to Buddhist traditions is Kādi or Kakārādi, or in other words, all consonants of the alphabet, as the vowels were designated बाजि or बकारादि, and it is

<sup>1</sup> Oriental Institute MS. No. 4995 fol. 312 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oriental Institute MS. No. 1692 fol. 2 b.

not to be wondered at if a deity is conceived by the Buddhists as Kālī belonging to the Yogatantra class and in whom all the consonants of the alphabet are deified. In the Yogatantra and Anuttarayogatantra all gods are represented as embracing their Saktis and feeling the bliss of Nirvāṇa.

Another important fact to be noticed in fixing the origin of deities is their Dhyana. If the names of the deities end or begin with the word Vajra in ninety per cent. of cases we may rest assured that they take their origin in Buddhism and where gods and goddesses are described as nude and lustful their origin also may be regarded for certain as Buddhistic. When deities are described with ornaments of Mudras representing the Pāramitās and composed of human bones such as un-मुझाविभूषितां or चतुर्भुझाविभूषितां, etc., they may be taken to have sprung from Buddhism. And lastly, whenever gods and goddesses are described as bearing a miniature figure of one of the following deities, Amitābha, Vairocana, Amoghasiddhi, Aksobhya and Ratnasambhavaon their crown they must be taken to be Buddhist in origin.

#### II. Some Identifications.

How potent the Sādhanas are in determining the identification of images in stone or metal or in paintings, has already been shown by Professor A. Foucher of the Paris University in his two volumes of Etudes Sur l'Iconographie Bouddhique de l'Inde and subsequently by the present writer in his Indian Buddhist Iconography. Now that the text of the Sādhanamālā is published it is likely to offer fuller details and render fuller assistance in correcting identifications already proposed in the earlier works on the subject. To show how Sādhanas and images mutually help to explain each

other, we shall take up the identification of a few images including some unique specimens from the State Museum and Picture-Gallery at Baroda, and demonstrate the picture correspondence as fully as possible within this limited space.

## 1. Vājrāsana (Pl. I).1

This beautiful sculpture is now preserved in the Indian Museum, Calcutta. The main figure wears the monkish dress of the Buddhists, the Tricivara. with the right arm bare and left covered. The pose of sitting is usual in meditation, cross-legged in the Indian fashion with the soles of both feet turned upwards. The finger tips of the right hand touches the lotus seat in what is called the Bhūmisparśa mudrā and the left hand rests on the left lap. The seat of the deity is on the double conventional lotus placed on a pedestal supported by three lions and two elephants, showing that the seat may represent a simhāsana or a lion throne. The head of the deity is covered with wavy hair and ear-rings adorn the ears. Behind the head is the circular halo (Prabhāmandala) over which is seen the effigy of the Bo-tree, the symbol of the Buddha. On the top and on the two sides two Vidyādharas are seen flying in the air, each holding a garland in his hand. The principal figure is accompanied by two more figures, one on either side, in a standing posture. The figure to the left of the principal figure carries a chowrie in the right hand resting against his shoulder, while the left rests against the hip holding the stem of a lotus which appears above. The figure to the right carries in the left hand the chowrie against the shoulder while the right carries very probably a bunch of flowers. Both are richly decorated with a bejewelled tiara, torque, bracelets, armlets and ear-ornaments.

From a photo purchased from the Indian Museum, Calcutta.



VAJRASANA (वद्यादम) (Indian Museum).



SADAKSARI LOKESVARA (पडशरी-लोकेश्वर)

( Barada Museum).

To identify this figure we turn to page 22 of the text of Sādhanamālā and find the following description which agrees completely with the sculpture in question. There we read of a god designated Vajrāsana and described in the following terms:—श्रीमदचासगबुद्धभट्टारकमात्मानं ...... विभुजैकमुखं पौतं चतुर्मारसंघटितमहासिद्धासगवरं तदुपरि विश्वपद्मवच्चे वच्चपर्यश्चसंख्यतं वामोत्मकृष्ण्यतवामकरं भूत्मभूभुवादिद्याकरं वन्भूकरागादग्व-वस्त्रावगुरिहततवृं...।

तदनु भगवतो दक्तिको सेत्रीयं नोधिसत्वं सुवक्षीगीरं विभुत्रं जटासुकुट-धारिका प्रशीतचामरदक्तिकालरं नामकेश्वरमञ्जवधरवामकरम्।

तथा वामे लोकेश्वरं बोधिसत्वं श्रुक्तं जटामुकुटिनं च।मरधारिदिच्चण-भुजं कमलधारिवामकरम् । एतद्द्यं भगवन्मखमभिवीच्यमाणं प्रश्लेत् ।

This Dhyāna shows that the principal figure in the sculpture may be identified with Vajrāsana, and the two companions with Maitreya on the right, and with Lokeśvara on the left. The pose of sitting is called the Vajraparyanka attitude and the posture of the right hand is the Bhūmiṣparśa mudrā. The description of the image and the description contained in the Sādhana correspond in a way which makes the identification certain.

#### 2. Şadakşarī Lokeśvara (Pl. II).1

Here the picture represents a goddess sitting in the attitude of Samādhi, with legs crossed and the soles of the feet turned upwards. The deity is endowed with one face and four arms and is decked with many ornaments, such as the girdle, necklace, bracelets, armlets, ear-ornaments and a richly bejewelled tiara. The eyes are half closed in token of meditation and the whole face presents a peaceful, benign, and graceful appearance. The two principal hands are joined together against the breast in añjali. The second right hand carries the rosary while the second left carries a lotus. This metal

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From a photo purchased from the Baroda Museum.

figure is a product of the Nepalese art and the execution of the image is of no ordinary merit. From the appearance of the image it looks as though it were about three hundred years old.

For the identification of the image let us again turn to page 29 of the text of the first volume and quote the relevant Dhyāna which is expressed in the following words:

श्रीमस्नोकनायं वच्चपद्मगर्भचन्द्रस्यं वच्चपर्यश्चं ग्राधिप्रभं कुन्देन्द्वर्णमुञ्चलं जटासुकुटघरं ग्रान्तं व्यक्तिताभक्तत्रेषसरं व्यक्तिमनिवसनं नानालञ्चारभूषितं दिन्तगं करं व्यक्तमालाघरं, वामकरं पद्ममणिविभूषितम्। दौ इस्तौ संयुक्तौ सर्वराजेन्द्रसुद्धाः इदि संस्थितं ...।

The principal figure presented in the image can thus be definitely identified with Lokeśvara, who is the presiding deity of the famous mantra or vidyā or formula of the Buddhists Om Mani Padme Hūm consisting of six syllables only. The Lokeśvara here described, therefore, has another name, of Ṣaḍakṣarī-Lokeśvara. He is an emanation of the Dhyāni-Buddha Amitābha and that is the reason why he has to wear on his crown the miniature figure of Amitābha. But as in art sometimes this super-imposition is made optional no miniature appears on the head of this metal figure. The mudrā of clasped hand is here called the Sarvarājendra-mudrā. Thus from the accurate correspondence of form and symbols, it can be seen how the image and the Sādhana mutually explain each other.

## 3. Şadakşarı Mandala (Pl. III).1

The word mandala in Tantric usage means a magic circle which contains within it the figures of deities or their symbols in the form of letters of the alphabet or

<sup>1</sup> From a photo purchased from the Indian Museum, Calcutta.



THE SADAKSARI GROUP (पडक्षरीमण्डलम्)

Indian Museum).



KHASARPANA LOKESVARA (असर्पण-छोकेम्बर)

(Vikrampur, Dacca).

their geometric figures (Yantra). The mandalas may contain from a minimum of two to a considerable number of deities or their symbols. In the present sculpture three figures of deities are to be seen, though one to the right seems to be much mutilated. The principal figure has all the characteristics of the previous figure identified as Sadaksarī-Lokeśvara. But this time it is accompanied with two other figures and is not alone as in the previous case. The two principal hands are joined together and they rest against the breast. Two other hands hold, the rosary in the right, and the lotus in the left. The lotus, however, is much mutilated but it can be traced by following the stalk which is clearly seen on the stone. The figure to the right of the principal god is entirely broken, but the Sādhana will show what it was and what symbols it had in its hands. The figure to the left, however, is intact and presents a goddess sitting on a lotus in what is called the Vīrāsana, with one face and four arms showing in the two principal hands the añjali mudrā and in two others the rosary in the right and the lotus in the left. To identify the mandala thus presented, and to determine the form and character of the broken figure let us again turn to page 27 of the text where the following description is preserved :---

आतमानं लोकेश्वररूपं सर्वालङ्गारभूषितं शुक्तावर्धे चतुर्भुजं वामतः पद्मधरं दिश्च बतो आश्वामालाधरं अपराभ्यां इन्ताभ्यां इति सम्प्रटाञ्चलिस्थातं ध्यायात् । दिश्चियो मिश्वधरं तददर्शभुजान्वितं पद्मान्तरोपरिस्थं वामे तथैव अपरपद्मस्थां वस्त्वदर्शे मद्याविद्याम् ।

Lokesvara is here described as four-armed with two hands carrying the rosary in the right and the lotus in the left and showing the anjali in the remaining two hands. He is accompanied by Manidhara on the right whose colour, hands and symbols are the same as those of the principal god, seated on another lotus. On a

third lotus is seated Sadaksari Mahāvidyā who in appearance, colour and symbols in the four hands resembles the principal god. Therefore, on the strength of the Sādhana we can definitely describe the broken figure to the right of the principal figure on the stone sculpture as that of Manidhara, four-armed carrying the rosarv in the right hand and the lotus in the left with the remaining two showing the anjali against the breast. It has to be pointed out in this connection that though the principal figure sits in the Vajraparyanka attitude. the companions whose forms ought to agree entirely with the principal figure show the Virāsana instead. Sādhana No. 11 the goddess Şadakşarı Mahāvidyā is indeed described with the Vīrāsana, but there her symbols are different from those met with in the present image. Here, however, the different attitude of sitting must be ascribed to the liberties taken by the artist.

## 4. Khasarpana Lokeśvara (Pl. IV). 1

The image represented is one of the finest the Bengal School of mediaeval art produced and the nature, technique, and execution of the sculpture compare favourably with those of the best specimens of Indian art of any other school. All the figures in the sculpture are well balanced, neatly carved and present a most graceful appearance. The execution of details is excellent and the workmanship is of a very high order. In this image also a mandala is represented with the principal figure in the middle who is accompanied by four figures standing on double conventional lotuses on the two sides. On the arch over the head of the principal figure there are seven niches each containing a small figure. Right on the top is the figure of the parental Dhyani Buddha who is distinguished further from the other Dhyāni Buddhas by the two attendants appearing on the two sides.

<sup>1.</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. R. D. Banerjee, M.A.

Below and all round the niches, a thick foliage is represented and within this are seen lively figures of monkeys, peacocks and other animals. On the pedestal below are to be found several sacred symbols of the Buddhists

The principal figure sits on a double conventional lotus with its right leg unsupported and the left resting on the seat. He is profusely adorned with a variety of ornaments, and presents a benign and peaceful appearance with eyes half-closed in meditation. He wears a Jaṭāmukuṭa and on the crown there is the miniature figure of a Dhyāni Buddha represented in the Samādhi mudrā.

In the right two more figures appear, one in a sitting and the other in a standing attitude. The standing figure represents a goddess with the blue lotus in the left hand. This figure has also a calm and peaceful appearance and the mode of standing has a grace of its own. The sitting figure represents a male deity, with ornaments and a tiara and hands clasped against his breast and a book in the left arm-pit.

There are similarly two figures to the left of the principal deity, one in a sitting and another in a standing attitude. Here also the sitting figure represents a god and the standing figure a goddess. The sitting figure has a fierce countenance with bare fangs and eyes rolling in anger. It carries a mace in the left hand and shows a corpulent belly. The standing figure represents a goddess with one face and four arms, showing the namaskāra mudrā, and the rosary in the two right and the Tridaņdi and the Kamandalu in the two left hands.

For the purpose of identifying this sculpture with the principal and the attendant deities let us again turn to page 43 of the Sādhanamālā where we have the following description of Khasarpana Lokeśvara with four attendant deities:—

स च प्रस्ताखगोरः जटामुकुटी ग्रिरसि खमिताभधारौ सर्वाचङ्गार-भूषितः रत्नसिं हासनोपरि सहस्रदलपद्मस्यः लितिताच्चेपः दिसुजैकमुखः वामेन पद्मधारौ दिच्चिगेनास्तधाराखनदरदः सन्त्वपर्यङ्गासौनः।

अग्रतस्तारा कनकथ्यामवर्णा उन्नतपीनपयोधरा सर्वाकङ्गारभूषिता उत्पत्त-कत्तिकासम्बद्धसार्पतनेत्रा।

तदनु सुधनकुमारः कनकोञ्चलः रह्नाभर**को रह्नमकुटी वामकचावसक्त-**कमलिकः (?) क्रताञ्चलिएटः।

तदनु स्कुटी जटासुकुटिनी सूर्ध्विचालकुता कनकोळ्यला रक्तवस्त्रपरि-धाना दक्तिग्रक्तने नसस्तारं कुर्वागा व्यपरेगाक्तमालाधरा वासकराभ्यां चिरक्कीकसम्बन्ध्याः।

तदनु इयग्रीवो ज्वलङ्कासुरः पिङ्गलोर्द्धकेशः नागाभरको स्कावर्को लम्बोदरो स्वाधचर्माम्बरः दराइकसः।

When this description is compared with the description of the sculpture given above it will be seen that they correspond most remarkably. And as a result of this we can identify the principal deity as Khasarpana, one of the many forms of Lokesvara-an emanation of Amitābha, whose effigy appears on his crown in the sculpture. Though the right hand of the image is broken we can definitely say on the strength of the Sādhana that it showed the Varada or the gift-bestowing attitude. The standing figure to the right according to the Dhyana is Tārā while the sitting figure represent Sudhanakumāra. The standing figure to the left, of course, represents Bhrkutī as we can assert from her characteristic Kamandalu, while the sitting figure represents the fearful god Havagriva. In the niches of the arch are represented the five Dhyani Buddhas with Amitabha and his two attendants in the middle, while the two lowermost figures very probably represent the Pretas (like Sūcimukha) whom Avalokitesvara seems to have saved from eternal miseries.

One thing noticeable in this Sādhana is that the principal deity is here described as sitting in the Lalita attitude on a sattvaparyańka. The attitude of sitting adopted by the principal figure in letting down the right leg while the left is placed on a pedestal is what is called the Lalita attitude of sitting. What the Sattvaparyańka is, is a matter of longstanding controversy. It was pointed out once that the Sattvaparyańka may represent the animal seat but Professor Foucher mistrusted this interpretation. From the present image it appears very probable that by sattvaparyańka is meant the seat on which are carved the figures of animals other than the lion, because if the lion was there it would no longer be called the Sattvaparyańka but an actual Simhāsana.

#### 5. Lokanātha (Pl. V).1

This picture represents the stone image of a god seated on what is called the Ardhaparyankāsana attitude with the right knee raised up and the left leg placed on the seat. The figure is exceedingly artistic with a wellbalanced body, a round face, pointed and well-shaped, and eyes completely but artistically closed in token of He wears a Jațămukuta, the ear-rings, the deer-skin and the sacred thread besides the bracelets and The left hand rests on the seat behind the the armlets. left thigh and holds the stem of a full-blown lotus which appears above. On the right also a full-blown lotus is to On the whole the figure presents a most be seen. pleasant and mystic appearance and brings to the mind of the observer an atmosphere of serenity and peace.

For the purpose of identification we have to notice the two lotuses on the two sides which are the well-known symbols of Padmapāṇi, the emanation of Amitābha.

<sup>1</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. Prayag Dayal of the Lucknow Museum.

Lokanātha is that form of Padmapāṇi in which he may or may not be associated with any other deity of the Khasarpaṇa maṇḍala, such as, Sudhana, Hayagrīva, Tārā and Bhṛkuṭī; but when all the four are present he is to be recognized as Khasarpaṇa. Moreover, Khasarpaṇa generally is described as sitting in the Lalita attitude, but Lokanātha may take any attitude such as the Ardhaparyaṅka attitude in the present figure; even standing figures of Lokanātha are not at all uncommon in art.

The figure represented in Plate XIb from a metal image in the Baroda Museum responds to the description contained in the Sādhana in as complete a manner as could be expected and shows the Varada Mudrā in the right and holds the stalk of a lotus in his left hand. The lotus to the right in the present figure may be ascribed to the vagaries of the artist and the addition may be due to the desire on his part to have a lotus parallel to the one on the left.

## 6. Simhanāda Lokeśvara (Pl. VII).1

The present picture represents a sculpture of wonderful beauty, and its execution in art is perfect. This can be pronounced to be one of the very best specimens of Oriental Art and represents one of the treasures of the Lucknow Museum. The calm, dignified and mystic expression, the superb grace in the attitude of sitting on a lion, and the beautiful delineation of a well-balanced figure, all contribute to the greatness of the unknown artist who shaped the lifeless stone into this exquisite image. The figure wears the Jatamukuta on the crown and several tufts of hair are shown on the shoulders in the most artistic fashion; it has no ornaments except perhaps

<sup>1</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. Prayag Dayal of the Lucknow Museum.



LOKANATHA (क्रोक्नाथ)

t Mahaha\



SIMHANADA LOKESVARA (विद्वनाद-लेकिन्यर)

the Yajñopavīta if it can be called an ornament. The left hand rests on the seat behind the thigh. Probably the stalk of a lotus is held in his left hand and by following the stalk we come to the full blown lotus above, near the left shoulder, and the small sword which appears on the lotus. To the left appears the trident or the triśūla on to which a snake is entwined. In the right hand the figure carries a rosary. The seat is on the back of a roaring lion who holds up his head towards the rider in the most life-like fashion.

For the purpose of identification let us refer to page 63 of the present text where the description of a deity similar in appearance is described in the following words:—

खातमानं सिंहनादलोकेश्वररूपं भावयेत्। श्वेतवर्यां त्रिनेत्रं जटामुकुटिनं निर्भूषयां खात्रचर्मप्रावतं सिंहासनस्यं महाराजनोलं चन्द्रासनं चन्द्रप्रभं भावयेत्। दिख्यो सितप्रशिवेदितं त्रिश्रूलं श्वेतं वामे नानासुगन्धिकुसुम-परिपूरितपद्मभाजनं वामकृत्वादुत्थपद्मोपरि ज्वलत्खन्नं.....

With the help of this Sādhana we can identify the present image as of Simhanāda Lokeśvara because the description of the image and that of the deity in the Sādhana correspond in all possible details. Only in two details, however, the present image does not agree; the rosary carried by the figure in the right hand is not mentioned in the Sādhana, and the lotus vessel containing various fragrant flowers mentioned in the Sādhana does not appear in the image. But in spite of these two discrepancies it is easy to testify to the correctness of the identification.

#### 7. Arapacana Manjuśrī (Pl. VII).1

The picture represents a figure with one hand and the tiara broken. It does not present a satisfactory

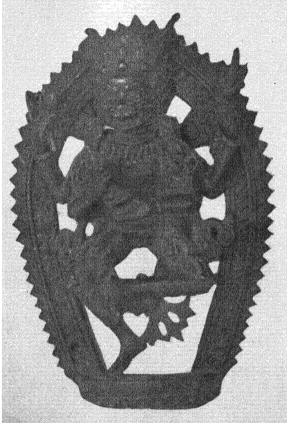
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From a photograph kindly supplied by Mr. N. K. Bhattasali of the Dacca Museum.

impression because of the mutilation. The image is however rich in details and in workmanship but poor in execution. The sunken eyes, a clumsy hand and feminine narrowness of the waist do not redound to the credit of the sculptor. The sculpture, therefore, connot be designated as a good specimen of art. The central figure, however, is richly decorated with all Bodhisattva ornaments such as the mukuta, ear-rings, torque, necklace, armlets, bracelets, the girdle and the anklets: the upper part of the body is bare though there is a fashionable scarf which can be recognized by the overflowing ends shown on the aureole on both sides. The lower part of the body is covered by thin loin cloth which is rendered most beautiful by means of stripes. The legs are arranged in the meditative attitude like that of Vajrāsana and Şaḍakṣarī previously described. The right hand is gone and it is not possible to say at present what symbol it held. But the left hand which lies against the breast carries a book.

But on the sculpture there are many more figures besides the principal one. Below the lotus seat and on the pedestal in front two figures are seen supporting the seat with all their might; behind them there are figures on the left and the right who represent some unknown devotees or perhaps the donor and his family. But between the two demons there appears a figure as if set up against the lotus seat. Similar figures are also seen to the right and the left of the principal deity and one on the top of the sculpture just above the crown of the principal figure. Besides these four, some more figures, sculptured on the upper part of the aureole behind, are to be seen representing the five Dhyāni Buddhas except Aksobhya,—the Dhyāni Buddha with the Bhūsparśamudrā—whose place has been taken by one of the four mysterious figures surrounding the principal deity in the front and the rear and on the right and the left. All



ARAPACANA MANJUSRI. (अरपचन मध्युओं)



BUDDHAKAPALA (बुद्धकपास्त्र)

( Baroda Museum ).

these four figures present the same appearance with legs arranged in the Samādhimudrā and carrying a raised sword in the right hand and a book in the left. They all wear ornaments and in other respects resemble the principal deity in appearance and character.

Here also the sculpture represents a Mandala or magic circle and for its identification let us turn to page 118 of the text where we meet with a description of a deity by the name of Arapacana who is accompanied by four minor deities. It runs as follows:—

युआकारिवयममरपचनात्वं सितं सर्वाक्षण्टारभूषितं इष्टं ध्यांनैकिनष्ठं वद्मपर्यक्षणेपविष्टं दिल्लागामकराभ्यां व्यसिपुस्तकौ धारयन्तं ..... तस्य पुरतः युक्तरेपोद्भवणालिनौप्रमं व्यरपचनवद् दिसुणादियुक्तं ..... तदत्तु एष्ठतः सितपकारिवयम् चन्द्रपमं ..... ततो दिल्लागे युक्षच्छारिवयम् केष्मिनौं सितां सर्वाकष्ट्रारम्भवतां पौनपयोधरां सव्यासव्येनासिपुस्तकधरां ..... तत उत्तरेग युक्षनकारिवयम् । स्वानर्यक्षणान् विचिन्तवेत ॥

According to the dictum laid down in the Sādhana the whole sculpture may be identified as that of the Arapacana Maṇḍala. The principal god represents Arapacana Maṇjuśrī, the figure in front Jālinīprabha, the one behind ('andraprabha, that to the right Keśinī, and the one to the left Upakeśinī. The principal as well as the minor deities of the Maṇḍala should present the same appearance and symbols as we find in the Dacca specimen now before us. The Sādhana further says that the principal deity originates from the germ syllable w, Jālinīprabha from x, Candraprabha from y, Keśinī from x, and Upakeśinī from x, and this probably accounts for the name of the deity, Arapacana (wxyxx).

#### 8. Buddhakapāla (Pl. VIII). 1

The present image which is now preserved in the Baroda Museum, though coarse in execution is unique in

<sup>1</sup> From a photograph supplied by the Baroda Museum.

character from an iconographer's point of view. Here we find that the figure presents a fierce appearance with three blood-shot eves rolling in anger, distorted face. canine teeth, ornaments made of bones, a garland of severed heads and an attitude of menacing dance. The right leg rests on the pedestal while the left is placed on The hair on its head rises upwards like the right thigh. a flame of fire. The figure is four-armed and in the two principal hands are shown the Kartri and the Kanāla against the breast, and in the two remaining hands it carries the Damaru (drum) in the right and the Khatvanga (magic wand) surmounted with a trident in the left. In order to identify this figure let us again refer to the text where we find the following description which corresponds with the picture presented in the image now under discussion :--

## नीलवर्णो मचावपः खरुष्याभरशमर्ज्ञपर्धञ्चन्द्रत्यस्यं मुख्डमालाविभूषितं मुकुटे खक्तोभ्यधारिशं एकवक्रं चतुर्भुजं वामे खट्टाष्ट्रकपालं दक्तिशे कर्षिडमस्कं प्रचालिष्टितम्।

The image, therefore, may be identified with Buddhakapāla who represents a different form of Heruka, the most popular deity of the Vajrayāna Pantheon. But it must be remarked that Buddhakapāla is described in the Sādhana as associated with his Śakti Citrasenā in close embrace. Images of Buddhakapāla are extremely rare, and probably wherever found will be of the Yab-yum type. The image preserved in the Baroda Museum is peculiar because it represents Buddhakapāla without the Śakti, and as such it is unique.

#### 9. Jambhala (Pl. IX). 2

From the fierce presence of Buddhakapāla let us pass on to the pleasing figure of Jambhala who is repre-

<sup>1</sup> pp. 501-2.

<sup>\*</sup> From a photo kindly supplied by Mr. N. K. Bhattasali, M.A. of the Dacca Museum.



JAMBHALA (SFHE)

(Vikrampur, Dacca).



HERUKA (養毒年)

( Dacca Museum ).

sented as a typical land-holder with some financial resistance. The figure presents an easily excitable temperament with a flabby, phlegmatic constitution and a bulging belly, but it is well decorated with jewellery and costly ornaments and dress. The figure is one-faced and two-armed and holds very peculiar symbols in the hands, namely the citron in the right and the mongoose in the left; the mongoose vomits jewels as the result of the pressure exerted by the hands of the master. For the identification of the image let us again open the text where the following description is given of a god who is called Jambhala 1.

भगवन्तं जन्मलं ध्यायात् सुवर्णवर्णं लम्बोदरं सर्वालङ्कारधरं वामदिस्त्रग इसाभ्यां नकुलीबीजप्रकधरं रत्नसम्भवस्कृटं उत्पत्तमालाधरम् ।

The image, therefore, represents the Buddhist god of wealth who is well-known amongst the Vajrayāna ascetics as the deity possessing extraordinary powers of conferring wealth on his devotees. He must have been extensively and eagerly worshipped by the poor ascetics to whom wealth was denied by Providence.

#### 10. Heruka (Pl. X).2

This plate in which a Dacca Museum image is represented shows the figure of a slender, well-built deity dancing in the Ardhaparyanka attitude with the right leg placed on the left thigh. The face is rendered ferocious by the gaping mouth, canine teeth, blood-shot eyes and an angry expression. The hair rises on the head in the shape of a flame of fire and forms the back-ground for a tiny little figure sitting on the head. The right hand is broken from the shoulder and the arms together with the symbols have disappeared. But from the marks remaining on the stone it can be seen that the right hand was raised above menacingly in the attitude of throwing

p. 560.
 From a photo kindly supplied by Mr. N. K. Bhattasali, M.A.

something. The left hand is also injured but it can be easily inferred from the marks on the stone that it rested against the breast and held something like a vessel. The figure wears a garland of severed heads and ornaments made of bones. From his left shoulder hangs a Khaṭvānga with flowing banners and small bells attached to the extremities of the flags. The workmanship of the whole sculpture is simple but expressive, but the beauty is somewhat marred because of mutilation.

To identify this sculpture let us turn to page 469 of the text where we find a description of a god Heruka, which corresponds exactly with the descripton just given. There he is described as:—

नीलं नरचर्मस्तं कपाक्षमालाच्योभ्याक्षश्रृतिग्ररकां ज्यलटूर्द्धिपद्गलकेशं रक्षवर्तुलाच्यं व्यक्तसंग्रणितमुख्यमालावकम्बितं नरास्थिरिचतामस्यां दिसुजैकमुखं दंद्राकरालवदनं दिच्चाकरेण वच्छारिणं वामकरेण पूर्णकपालं वामक्कत्यासक्का-चलद्वित्यकापताकानरिग्ररोविश्ववच्यालङ्गृतपद्मस्यचिकवच्चित्रिखरमध एक-स्रचिकवच्याकारं यच्चोपवीतवत् खद्वाङ्गं, विश्वपद्मस्त्रे वामपादं तस्यैवोरी दिच्याचरणं विन्यस्य नृत्यं कुर्वन्तं हेशकवीरं भावयेत्॥

By comparing the two descriptions we can definitely say that the miniature figure on the crown in the sculpture represents Aksobhya; in the right hand which is broken Heruka wielded the Vajra, and in the left hand the Kapāla [full of blood] was held against the breast. The figure wears garments of human skin, and ornaments made of human bones, and the Khaṭvānga is composed of bones and a human skull. The garland is made of severed human heads and they are held together by means of guts. Thus the whole sculpture is identified by means of the Sādhana and now it is possible to see how the Sādhana and the sculpture mutually throw light on each other.

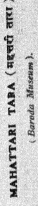


LOKANATHA (लोकनाय) ( Baroda Museum).

( Baroda Museum).

HERUKA (BEST)







Baroda Museum 1.

In plate XI<sup>1</sup> is represented a metal figure of Heruka preserved in the Baroda Museum. In this figure the hand to the right holds a Kartri instead of the Vajra but in all other respects presents the same features as in the previous figure.

## 11. Vajrarāga Mañjuśrī (Pl. XII a).²

The male figure represented from a metal specimen in the Baroda Museum is a unique and rare specimen from the point of view of iconography. The figure sits on a double conventional lotus in the meditative attitude with the soles of both feet turned upwards. It is fully adorned with costly upper and under garments and rich ornaments such as the tiara, torque, necklace, ear-rings, bracelets and armlets. The hands are placed one upon the other on the lap over which a vessel is placed. The image is not very old and though some serenity of expression has been given to the face, it cannot be other than the product of an ordinary artisan. For its identification see page 157 s of the text where the description of a deity is given who is variously referred to as Vāk, Vajraraga Mañjuśrī, and Dharmaśańkha-samādhi.

In the image under discussion the remarkable feature is the Samādhi mudrā and that serves as a distinguishing factor for identification. Amitābha, the Dhyāni Buddha, it may be remembered, exhibits the Samādhi mudrā when represented in art. Nīlakaṇṭha when represented also shows the Samādhi mudrā, and Vajrarāga Mañjuśrī is the third two-armed deity exhibiting the same Samādhi mudrā. The Dhyāni Buddha Amitābha has a peculiar ascetic appearance and dress without any ornaments or embllishments of any sort. Nīlakaṇṭha is

From a photo supplied by the Baroda Museum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> From a photo supplied by the Baroda Museum.

वचापर्वक्वेत्रीपविद्यो सञ्जुत्रीरूपपराष्ट्रणसमिताअक्षपकाळालं धर्मधातुष्यमं प्रशास्त्रः भाववेत् ।

described as completely shorn of ornaments and as accompanied by two serpents. Thus we can say that the present image cannot represent either the Dhyāni Buddha, Amitābha or Nīlakaṇṭha who is another form of Lokeśvara. Therefore, as the image is decorated richly from head to foot it is to be identified with that of Mañjuśrī who is described as a prince (Kumāra), and always wears costly garments and ornaments whenever represented in stone or metal. The bowl is placed in accordance with an artistic convention current amongst the Nepalese artisans who place the bowl on the hand whenever they exhibit the Samādhi mūdrā in art.

#### 12. Mahattarī Tārā (Pl. XII. b).1

This also represents a metal figure of a goddess preserved in the State Museum and Picture-Gallery at Baroda. The figure wears elaborate ornaments and sits on the conventional lotus with one leg placed above the other (paryankāsana). The right hand exhibits the Varada or the gift-bestowing attitude and in the left she holds the stalk of a lotus against the breast. The lotus appears just above the shoulder, but there is another to the right which is placed there in conformity with an artistic convention with favoured parallelism. For its identification we turn to page 176 where a deity by the name of Mahattarī Tārā is described. There we read:—

तारां ग्रम्भां दिस्त्रां टक्तिकी वस्तां वामे सनासेन्दीवरधरां सर्वाभरका-भूमितां पद्मचन्द्रासने पर्यक्रानिकम्मां चिन्तयेत्॥

### 13. Mārīcī (Pl. XIII).2

This picture is the representation of one of the most artistic sculptures now preserved in the Indian Museum, Calcutta. It delineates a goddess standing in the attitude of an archer with the right leg bent and the left

<sup>1</sup> From a photo obtained from the Baroda Museum.

<sup>2</sup> From a photo obtained from the Indian Museum, Calcutta.



MARICI (मारीची)

(Indian Museum).



USNISAVIJAYA (उप्णीपविजया)

(Indian Museum).

straight. The principal figure has three heads out of which, the one to the left, has the appearance of a sow. It has eight arms and ornaments everywhere. In the four right hands the figure shows the needle, the elephant goad, the arrow and the thunderbolt, while the four left hands carry the string, the Aśoka leaves, the bow and the On the top of the raised index finger with a noose. sculpture there is a figure of a Dhyāni Buddha exhibit-There are five more ing the Dharmacakra mudrā. figures in the four corners with one in the front. the figure in the front is the fierce figure of Rāhu trying to devour the sun and the moon and below him are sculptured seven figures of sows in a most life-like fashion. Behind the principal figure on the back-ground, lines are drawn to show flames of fire. On the whole the sculpture is remarkable for its boldness of expression and accuracy of delineation, but the face in the front being somewhat mutilated much of its merits is at a discount; obvious mistakes of technique are also noticeable, where beauty has given place to ugliness.

To identify this sculpture let us turn to page 282 of the text where a deity called Mārīcī is described, and this description agrees most accurately with the description just given of the sculpture in question. There we read of Mārīcī as:—

चैत्यार्भस्यां सप्तश्वरस्थाक्ठां मारीची विभाववेत्। रथस्याधस्तात् यंकारणवायुमस्वते इंकारनिर्मितो राजः। तत्र भगवती रक्षमुकुटां स्वरुषणां त्रिनेत्रां त्रिमुखां सुपीतां मूलमुखं पीतं वस्यूकणवाकुसमसतृश्चाधरं दिख्यसं रक्तं वर्तुकं वामं वाराष्ट्रं सरीवं नीलं लक्षाच्चाद्वं विद्यतवदनं भीषयं स्वतृटीकराजं वामे तर्जनकापाग्रां धनुरभोकपक्षवं सत्तं च दिख्यसं स्वश्चाश्चारी भ्रारं वद्यं च नानावक्षपादिसर्वाभर्षातां विचित्ररक्षक्षकोत्तरीयां प्रत्याकीरस्थां पतुर्देवीपरिस्तां चिनानेत्।

पूर्वतो वर्तानी बालीठस्थिता चतुर्मुत्रा वराचिकसुखी रह्मा रच्चिक स्रचक्रमाचरा वाने पाधपक्षती। दिक्ता वे बदालीं प्रत्याकीठाँस्थतां चतुर्सुजां वराष्ट्रिकसुखीं पीतवर्का दिक्ताओं सपुत्र्याभीकपञ्चवसस्त्रज्ञसूर्याधरां वामे पाभवव्यधराम्।

पश्चिमे वराली खालीटस्यां चतुर्धजां पौतवर्धां वराष्ट्रिकसुखीं ८ इत्रक्षे वक्तसूचीधरां जाने पाष्ट्राधोकपञ्चवधराम्॥

तथैवोत्तरे वराष्ट्रमुखीं स्क्षां उदितादित्यवर्धीज्यकां प्रत्याकीकस्थितां चतुर्भुजांदक्तिको ग्रस्तकधरांवासे चापाग्रोकपक्षत्वधराम्॥

According to the Sādhana, therefore, the principal deity is installed on a chariot drawn by seven sows. Just above the sow in front there appears the fierce head of Rāhu trying to devour both the sun and the moon. principal figure represented as the goddess Marici agrees in all details with the description just cited from the Sādhana. She has three faces one among which in the left is distorted sow-like. She stands in the Pratyälidha attitude with the left leg stretched and the right bent showing the archer's attitude. On the top of the sculpture there is the figure of the Dhyani Buddha Vairocana -the parental Buddha of the deity. She is accompanied by four goddesses all one-faced and four-armed, namely, Varttālī, Vadālī, Varālī, and Varāhamukhī. this sculpture in addition to the companions mentioned in the Sādhana there appears over the figure of Rāhu in the front a female figure as charioteer very probably in imitation of Aruna in the images of the Hindu Sun-god. But for this the correspondence between the image and Sādhana is remarkable.

#### 14. Uṣṇīṣavijayā (Pl. XIV). 1

We next pass on to another delightful sculpture now preserved in the Indian Museum representing a female figure with three faces and eight arms sitting in the Vajraparyańka attitude in meditation. In spite of

<sup>1</sup> From a photo purchased from the Indian Museum, Calcutta.

the obvious signs of vandalism on the sculpture there is sufficient evidence to show that it is one of the finest products of Indian art. It is tastefully decorated with all possible ornaments, the under-garment and a jacket. The Mukuta is worth studying; it is rich in details and represents one of the most artistic specimens by virtue of its grandeur of execution and details. The Mukuta is highest in the centre which is surrounded by smaller Mukutas over the three remaining heads of the figure. It shows in its three right hands the Buddha on a lotus, the arrow and the Varada pose. The fourth right hand is gone. The four left hands carry the bow, the noose with the raised index finger and show the Abhava mudrā and the water-vessel. On the top of the figure the miniature of Aksobhya is to be seen, under a small Caitya. The whole sculpture is characterised by bold and clear outlines and sharpness of details, and skill in imparting to the stone a divine expression on all the three faces especially on the two at the sides.

To identify this image let us again refer to the text of the Sādhanamālā where we meet with several descriptions of a deity known as Uṣṇīṣavijayā which corresponds in all respects to the description just given. There the following Dhyāna is given:—

उत्योषित जयां चैत्यगृष्ठान्तः स्थां सितवर्धां त्रिमुखां विनेषां अरुभुजां सर्वालङ्गारभूषितां विश्वदलकामलचन्त्रस्थां बद्धवच्यपर्यङ्गां प्रथमसितवदनां दक्तियो पौतमुखां वामे नीलमुखां दंष्ट्रापुटावस्थ्योस्थां दक्तियाचतुर्भुजेषु विश्ववच्यस्तार-विन्दस्थ-अभिताभिजनप्रस्वरदस्तां वामचतुर्भुजेषु धनुः-तर्जनीपाप्र-अभयभद्र-घटस्तां वैरोचनमुकुटिनौं दिव्यवसनपरिधानोत्तरीयां सितप्रभामालिनौं प्रस्रोत्।

Thus as the two descriptions, one in the Sādhana and the other of the image under discussion correspond in all details there cannot be any doubt regarding the correctness of the identification of the image as that of Uṣṇṣavijayā. On the strength of the description contained in the Sādhana we may assume without any hesitation that the broken right hand in the original condition held the double conventional thunderbolt or the Viśvavajra.

The Buddha on a lotus is a symbol peculiar to this goddess and this symbol alone may be taken as the recognition symbol of Uşnīşavijayā. The three miniature Caityas one on the top and two others on the two top corners symbolise that the abode of the deity is in the sanctum or the middle of the Caitya. But in this connection it may be remarked that the presence of the Dhyani Buddha Aksobhya on the top of the goddess is contrary to the description of the Sādhana; because there Usnīṣavijava is regarded as an offspring of Vairocana with the Dharmacakra mudrā instead of Aksobhya with the Bhumisparśa Mudrā. To understand this anomaly we have to enter into the question of the different cults and subdivisions of the Vajrayana. Some sections hold that one of the five Dhyani Buddhas is the Adi or the Primordial Buddha and more powerful than the others; others again say that the Adi Buddha is the creator even of the five Dhyani Buddhas. Some again take the Bodhisattvas such as Samantabhadra, Vajrapāņi and others as the Adi Buddha and make the Dhyani Buddhas subservient to them. Those who take Aksobhya, for instance, as the Adi Buddha make all their deities emanate from him and from none else, though this is contrary to the Sādhanas.

In the present image as it belonged very probably to some one professing the Aksobhya cult, we find also the Dhyāni Buddha Aksobhya installed as the parental Buddha instead of Vairocana.



NAIRATMA (नेरात्मा)

(Indian Museum).



PARNASAVARI (पर्वश्वयो)

(Indian Museum).

# 15. Nairātmā (Pl. XV). 1

In this plate a small sculpture in red sandstone, preserved in the Indian Museum, Calcutta, is represented. The image is much mutilated and part of the stone in the right upper corner is gone, but the figure of the deity in the centre is an image of unique importance from the point of view of iconography. The principal figure is represented in a dancing attitude, in a way similar to Heruka's previously described, on the chest of a dead body placed on a double conventional lotus. The figure of the goddess presents an awe-inspiring spectacle with three blood-shot eyes, protruding tongue and canine teeth. The garland of severed heads add grandeur to the spectacle while the flames of fire that radiate from her body make the scene more terrible. The hair of her head rises up in the shape of a flame of fire and with this as background appears the tiny little figure of the Dhyani Buddha with the Bhūsparśa mudrā as the parental Buddha. right hand carries a knife held in a threatening attitude. The left hand, as appears probable from the broken marks, carried something like a vessel against the breast. From the left shoulder hangs a rod-like thing.

To identify this interesting sculpture let us again refer to the text on page 451 where we meet with the description of a deity called Nairātmā which corresponds pretty accurately with the description just given. There we have the following description:—

भ्रवश्चन्त्रस्यार्द्धपर्यद्वनाञ्चास्थितां नैरातमा स्वयां रक्षमुखां ऊर्द्धिपद्गल-केमां ष्यन्तोभ्यमुकुटिनीं दंष्ट्राकरालककञ्चित्रां दत्तियोन कर्षिधारिसीं वामे कपाकखट्टाकुधारिसीं रक्षवर्तकत्रिनेत्रां पद्ममुद्दाविभूषस्याम्।

The dead body, the dancing attitude in Ardhaparyanka, the miniature figure of Aksobhya on the crown, the fearful face with blood-shot eyes and the Kartri in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> From a photo obtained from the Indian Museum, Calcutta.

the right hand and the Khatvanga (magic stick) in the left—all these are present in the image and in the description of the deity in the Sadhana and, therefore, the image is to be identified as that of Nairatma. On the strength of the Sadhana also we may affirm that the broken left hand carried the Kapala or the skull cup against the breast in the original image.

# 16. Parnaśavarī (Pl. XVI, 1 XVII). 2

In plate XVI an old and much damaged image now preserved in the Indian Museum, Calcutta, is represented. Here the actual figure is six-armed and apparently threefaced as we can understand from the remains left of the head and faces on the original stone. The face in the centre has entirely peeled off, leaving the remnants of the nose, eyes, the temple just visible in the right face, while only the nose and the lips are visible of the left face. In the three right hands are carried the thunderbolt, the arrow and the axe. Out of the three left hands one on the top is broken, the second holds the bow, part of which is gone, and in the third against the breast there is the noose with the raised index finger. The principal figure stands in the Alidha attitude with the right leg stretched and the left bent. The left leg presses on the prostrate figure of Ganesa with his corpulent belly, elephant trunk turned towards the left and face hidden under the foot of the deity. Towards the right of the goddess on the same pedestal there is the figure of a female attendant holding a rod which represents probably the handle of a parasol which must have been destroyed along with the upper portion of the sculpture. Though the image is much mutilated and much corroded, there is, however, sufficient evidence to show that originally it was an artistic specimen of a high order as can be seen

From a photo obtained from the Indian Museum Calcutta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> From a photo kindly supplied by Mr. N. K. Bhattasali, M.A. of the Dacca Museum,

from the majestic pose of standing with hands which show different ways in handling different instruments of destruction. The stature, the pose and the outlines of the body—all are proportionate and add to the beauty of the image.

The next figure represented in plate XVII also shows the same symbols in the hands and is endowed with the same number of faces, arms and legs. Here the figure of Ganesa appears below the lotus seat instead of being directly under the feet as in the previous figure. the legs in this image are shown human beings apparently suffering from deadly diseases as is evident from the circular marks of small-pox on one of the persons. Instead of the female attendant holding the parasol we find in this two creatures running away to two opposite directions, one apparently mounting an ass and another to the right having the head of a horse. On the top of the image the miniature figures of the five Dhyani Buddhas appear with Amoghasiddhi with the Abhaya mudrā in the middle showing that the principal deity is one of his emanations. The attitude of standing in the previous image is Alidha while in the second it is Pratyalidha. Though between the two images there are apparent discrepancies such as are noted above both present similar characteristics regarding their weapons, number of faces. hands and legs. The second also shows marked artistic peculiarities which are not to be found in the previous sculpture. Here the figure is more subdued in fierceness and all the faces show the two opposite sentiments of anger and joy. The belly is corpulent and the limbs are thick and clumsy and the different portions of the body seem to be less proportionate than in the previous one.

In order to identify the two images let us again turn to page 208 of the text where we meet with the description of a goddess named Parnaśavari which corresponds pretty accurately with the details given in the two sculptures. She is described as:—

पर्याग्रवशै हरितां त्रिमुखां त्रिनेत्रां षड्भुत्रां क्राण्यमुक्तदित्राग्रवामाननां वक्षपरसुग्रदित्तां कार्याकरत्रयां कार्म्कपत्रक्टासपाग्रतर्जनीवामकरत्रयां सक्रोध-हसिताननां नवयीवनवतीं सपत्रमालाव्याष्ट्रकर्मनिवसनामीधस्त्रम्बोदशैं ऊर्द्ध-संयतकेग्रीं क्षधोऽश्रेषशोगमाशीपदाकान्तां क्रमोधसिद्धिमुकुटीम्।

On the strength of this Sādhana we can easily identify the Vikramapur image as that of Parnaśavari, as she is three-faced, six-armed and carries the Vajra, axe and the arrow in the three right hands, and the bow, the cluster of leaves and the noose round the raised index finger in the three left. Further, it shows the angry laugh, slightly protruding belly and hair rising upwards, trampling of diseases and pestilences in the form of men suffering from both, and the miniature figure of Amoghasiddhi on the crown strictly in accordance with the Sādhana.

The Indian Museum image has all the symbols of the one just described. Such as the Vajra, axe and the arrow in the three right hands and the bow and the raised index finger with the noose in two out of the three left hands in accordance with the Sādhana. Had the sixth hand been intact we could easily expect to see the cluster of leaves which is one of the characteristic symbols of the goddess. To identify this specimen, therefore, we avail ourselves of the help of another Sādhana of Parṇaśavarī where she is described as an emanation of Akṣobhya. And it is this latter which is responsible for all the differences noticeable in the two images of the same deity. Here we do not find the diseases and pestilences under the feet of the goddess. She is described instead as:—

षधो विद्वान् निपात्व सितपद्मचन्द्रासने प्रत्यासीटस्थां इदामसुद्धितर्ज-स्थाधो विद्वारकान् सन्तर्ज्यं दिच्यावचासुद्धिप्रशासिनशान् ।



KHADIRAVANI TARA (खदिखणीतारा)

PLATE XVII.



PARNASAVARI (पर्वाचार्यः)

or in other words—as trampling on the Vighnas and after threatening them with the Tarjani about to hurl the Vajra held in the right hand. Ganeśa it may be remembered in the Buddhist Pantheon was regarded as Vighna or obstacle personified; according to the Hindus he is the Vighneśa or the lord of all obstacles. In order to represent Vighnas over which the goddess is triumphant, a prostrate figure of Ganeśa is placed below the foot of Parnaśavari while representing him as an emanation of the Dhyāni Buddha Aksobhya.

# 17. Khadiravaṇī Tārā (Pl. XVIII).

In this picture a female figure is represented as sitwer in the Vajraparyanka attitude on the seat placed on a double conventional lotus. The figure wears an undergarment tied by a girdle with the upper part of the body entirely bare. It is decorated with all known ornaments and an elaborate head-dress; their placing and workmanship add to the beauty of the sculpture. It has thin waist, deep navel and heavy breasts all of which are considered to be signs of beauty in India. The figure shows the Varada mudrā and on the palm is marked a jewel.2 The left holds the stem of an Utpala which may be contrasted with an ordinary lotus which appears in the right as a parallel to the Utpala in the left and to embellish the sculpture. Towards the right of the principal figure appears a female figure holding a Vajra in the right hand and the Aśoka leaves in the left. To the left there is another female figure fierce and awe-inspiring with blood-shot eyes, protruding teeth, and holding the Kartri and the Kapāla in the two hands. Over the head of the principal figure there are sculptured the five Dhyani Buddhas with Amoghasiddhi with the Abhaya mudra right in the centre showing that the principal deity is one

From a photograph kindly supplied by Mr. Prayag Dayal.

<sup>3</sup> This form of Varada mudrā is technically called the रत्रचंदुज्ञवरद।

of his emanations. But for the clumsy and somewhat coarse face of the main figure the sculpture will pass as one of the first class specimens of Indian art. The execution of proportions, details and the placing of the different deities at regular distances are some of the features of the image worthy of appreciation.

To identify let us again turn to page 176 of the text where we meet with the description of a goddess known as Khadiravani Tarā which corresponds with the present figure in all details. There we read of Tārā described as:—

इरितां समोधिसिडिमुकुटौं वरदोत्मलधारिदिक्तगावामकरां सम्रोक-कान्तामारीक्षेकजटाव्ययदिक्तगवामदिश्मागां दिखकुमारीं सलक्वारवतीम्।

Thus the figure under discussion must be identified with Khadiravaṇī Tārā, one of the many varieties of Tārā because she bears the miniature figure of Amoghasiddhi on her crown, as also because she shows the Varada mudrā in the right hand and carries the Utpala in the left hand and is accompanied by two goddesses Aśokakāntā Mārīcī and Ekajaṭā on the two sides. The distinguishing symbol of Aśokakāntā is the Aśoka while the Kartri and Kapāla point to Ekajaṭā.

## 18. Mahāśrī Tārā (Pl. XIX). 1

This picture and the last one in this series presents a very interesting specimen of Indian sculptural art. In this image a goddess is represented as sitting in the Lalitāsana with the right leg dangling below and resting on a lotus the left remaining on the lotus seat. The figure shows the Dharmacakra mudrā against the breast and from under the two armpits rise the blue lotus in the left, and an ordinary lotus in the right. The figure

<sup>1</sup> From a photo supplied by the Indian Museum, Calcutta.



MAHASRI TARA (मनावी-सादा)

is profusely decorated with rich ornaments, such as a lovely tiars on the head and the necklace, bracelets. armlets, anklets, etc., arranged artistically in their appropriate places. It is clothed in beautiful and rich muslin made more attractive by the stripes at intervals, and held fast by the richly believelled girdle. The upper limbs are covered by a jacket to match the cloth of the undergarment. The principal figure is accompanied by two more figures on the two sides; below the lotus seat, again, there are two more, and as all of them have lotus seats, they must be taken as companion goddesses. On the top, arranged in a semicircle, are to be seen the five miniature figures of the five Dhyani Buddhas the central place being occupied by Amoghasiddhi to show that the principal goddess is one of his emanations. The whole piece of sculpture is an admirable product of Indian art; it is profusely but delicately ornamented. All figures have clear and bold outlines, the symbols are definite and clear cut and the execution in these matters may be said to be perfect. The principal figure has a sharp but serene and peaceful appearance and is pervaded with a divine dignity. The limbs are delicate, fleshy but not flabby or fat and therefore. symbolize perfect health. The slender beauty of form, the forcible but delicate expression and the superb dignity of the goddess make the image one of the finest productions of Oriental art and a worthy rival of the celebrated image of Prajñāpāramitā from Java.

To identify the sculpture which represents the Mandala of a goddess let us again turn to p. 244 of the text where we meet with a description of Mahāśrī Tārā which corresponds in every detail with that of the present image. There she is described as:—

संशाजीतारां चन्नासनकां स्थानवर्की दिशुणां चन्नदवेन सात्यानसुत्रा-परां रक्तवक्षां कर्वाकट्टारभूवितां पार्कदवेनोत्पकशोशां सर्ववितंशासनोपरि चपा(चापादा ?)त्र्यादिश्रोभां नानापुष्पाश्चोकचम्पकनागेत्र्यरपारिजातकादिभौ-राजितममोचसिद्धिमकुटिनीम् ।

मद्दाश्रीतारायाः पार्श्वे एक जटामर्छपर्यक्वोपविष्ठां नौलवर्यां किर्णिकपानः धरां सकोधां लम्बोदरां पिङ्गल जटाविभूषितां व्याघ्रचर्माम् ।

दिचियो पार्श्वे स्वयोककान्तां पीतवर्याः रक्षसुकुटिनीं वद्याश्रोकधराम् । पुनर्वामे स्वार्थजाङ्गुलौ श्यामवर्याः सर्पवरदङ्गलाम् । दिच्यो मञ्चामायुरी मयुरपिष्क्वरदङ्गलाम् ।

Thus when we compare the description with the image we find that the Vyākhyāna mudrā, the two lotuses on either sides, the parental Dhyani Buddha Amoghasiddhi and four companions are common to both and therefore, the identification is definite and unquestionable. To the right of the goddess we see the familiar figure of Aśokakāntā carrying the Vajra and the Aśoka flowers in the right and left hands respectively, and to the left likewise is seen the fierce figure of Ekajațā carrying the Vajra and the Kapala in the two hands, and sitting in the Ardhaparyanka attitude. In the two figures below, the symbols unfortunately are not properly distinguished, but they represent according to the Sādhana the goddesses Mahāmāyūrī in the right and Āryajāngulī in the left, carrying the peacock's feather and the serpent respectively.

These few examples will show the potency of the Sādhana in elucidating the meanings of the images and identifying them. But these are not all, and there are many more Dhyānas hidden in the Tāntric sculptures of the Buddhists as well as of the Hindus, and to-day there are hundreds of unidentified images amongst those hitherto discovered. Many Sādhanas are lost in the original Sanskrit and their translations are preserved in the Tibetan Tangyur. It is extremely necessary, therefore, that the attention of scholars should be drawn to

this branch of study which may at first seem very uninteresting, but is likely to yield great historical information, because we should not forget that the cultural history of India for the whole of the Tāntric period from the 7th century to the advent of the Muhammadans in India is locked up in this mass of uninteresting and apparently much neglected and much hated literature of Tāntrism.

# विषयानुक्रमणिका।

| <b>√1</b> 71.  | ताराङ्कवकुरकुलासाधनम् ( कल्पाः             | साम्)                   | •••      | •••         | २४२         |
|----------------|--------------------------------------------|-------------------------|----------|-------------|-------------|
| , <b>Y</b> 72. | तारोद्भवकुत्रकुक्षासाधनम् (मुत्तके         | ৰ )                     | •••      | •••         | <i>e</i> 85 |
| <b>√173</b> .  | षड्भुजनुत्रनुत्तासाधनम्                    | •••                     | •••      | •••         | ३५०         |
| 174.           | व्यष्टभुजनुत्नुह्मासाधनम् (इन्द्रभू        | ्तेः )                  | •••      | •••         | ३५१         |
| <b>175.</b>    | ध्मरीयोगकुरकुद्धासाधनम्                    | •••                     | •••      | •••         | ₹५,३        |
| <b>476</b> .   | कुरकुक्षीयदेशकामः                          | •••                     | •••      | •••         | ₹५४         |
| <b>177.</b>    | कुरकुद्धासाधनम्                            | •••                     | •••      | •••         | રૂપૂ ર્દ    |
| 178.           | चार्य श्रीमती नुस्कृक्षासाधनम्             | •••                     | •••      | •••         | રપ.€        |
| <b>4</b> 79.   | <b>उड्डियानविनिर्गतकुरुकुल्लासाधन</b> म्   | र् …                    | •••      | •••         | ع پر ح      |
| <b>√180</b> .  | मुस्तुनुस्तासाधनम्                         | •••                     | • • •    | •••         | ३६२         |
| 181.           | कुरकुक्तासाधनम् (व्याचार्यश्रीक            | क्रमापादानां-           | मायाजा   | <b>17</b> - | <b>३</b> ६६ |
|                | मञ्चायोगतन्त्रादाक्रस्)                    | •••                     | •••      | •••         | इ०र         |
| 182.           | य <b>ङ्भु अकुर्द्वुद्धा</b> भट्टारिकासाधनः | म् …                    | •••      | •••         | 305         |
| 183.           | खाधिष्ठानकुत्कुक्कासाधनम् (स               |                         | ચ-       |             |             |
|                | हेवच्यतन्त्रज्ञमेखः)                       | •••                     | •••      | •••         | \$ 6        |
| 184.           | सङ्क्रिमकुदकुक्षासाधनम् ···                | •••                     | •••      |             | <b>∌</b> ⊂8 |
| 185.           | सितकुरकुक्षासाधनम् (सिद्धप्रव              | रिपादानाम्              | ()       | •••         | <b>3</b> €8 |
| <b>√186</b> .  | हैवधनमनुब्नुह्मासाधनम्                     | •••                     | •••      | •••         | \$00        |
| <b>187</b> .   | कुर्कुक्षासाधनम् (कर्यााचलस्य              | ।- हेवचत <b>न्त्र</b> े | ज्ञतम् ) | •••         | Sec         |
| <b>√188</b> .  | वृत्युक्षासाधनम्                           | •••                     | •••      | •••         | ३८१         |
| 189.           | कर्मप्रसरप्रयोगः                           | •••                     | •••      | •••         | ३८२         |
| 190.           | कुबकुङ्खाबलिविधिः                          | •••                     |          | •••         | इ.६ ४       |
| 191.           | उष्णीधविजयासाधनम्                          | •••                     | •••      | •••         | ₹६८         |
| 192.           | व्यार्थे सितातपत्रापराजितासाधः             | नम्                     | •••      | • • •       | इटप्र       |
| 193.           | वचचर्चिकासाधनम्                            | • • •                   | • • •    | •••         | इंट्रप      |
| <b>194</b> .   |                                            |                         | •••      | •••         | इट€         |
| 195.           | मञ्चाप्रतिसरासाधनम्                        | •••                     | •••      | •••         | <b>७</b> ३६ |
| √ <b>196</b> . | . प्रतिसरासाधनम्                           | •••                     | •••      |             | \$60        |
| 197.           |                                            | •••                     | •••      | •••         | 800         |
| 198            |                                            | म्                      | •••      | •••         | 800         |

#### CONTENTS

| 199           |                                             | •••               | •••      |       | 8०१           |
|---------------|---------------------------------------------|-------------------|----------|-------|---------------|
| 200.          |                                             | • • •             |          |       | 8 ૦ ફ         |
| <b>√2</b> 01. |                                             |                   | ***      | •••   | 8 0 8         |
| 202.          | मचाप्रत्यक्षिशसाधनम्                        | •••               | •••      |       | 8 • 8         |
| 203.          | ध्वत्रास्रवेषुरासाधनम्                      | •••               | •••      | •••   | 8 • \$        |
| 204.          | व्यपराजितासाधनम्                            |                   | •••      | •     | 8 • 8         |
| <b>205</b> .  | वखाान्धारीसाधनम्                            | •••               | •••      |       | 808           |
| <b>£206.</b>  | पश्चरचाविधानम्                              | •••               | •••      |       | 8•4           |
| 207.          | वस्त्रपूर्वासाधनम्                          | •••               | •••      |       | 88            |
| 208.          | वश्यद्रद्धलासाधनम् ( <b>याद्यायान्तरे</b> । | <b>J</b> )        |          | •••   | 88            |
| 209.          | वचप्रद्भुलासाधनोपायिका                      |                   |          | •••   | 888           |
| 210.          | ध्वजास्रकेष्रासाधनम् ( <b>मध्यसकार्</b> चे  | र्धर्माक          | रमतेः)   | •••   | <b>ક</b> શ્યૂ |
| 211.          | <b>बार्योष्णीववित्रयासाधनम्</b>             |                   | •••      | •••   | 88.9          |
| 212.          | उष्णीयविजयासाधनम्                           |                   | •••      | •••   | <b>8</b> १९   |
| <b>√</b> 213. | वसुधारासाधनम्                               | •••               | •••      |       | ४२१           |
| 214.          | वसुधारासाधनम्                               | •••               | •••      |       | ४२२           |
| <b>√215</b> . | वसुधारासाधनम्                               | •••               | •••      | ***   | 822           |
| 216.          | वसुधाराधारस्थपदेशः                          |                   |          | •••   | 878           |
| 217.          | वचवाराष्ट्रीसाधनम् ( अवध्तश्रीमदः           | ह्य व स्टा        | ाटा नाम  | )     | 8 <b>२</b> 8  |
| 218.          | प्रजालोकसाधनम् (कोकदत्तस्य)                 |                   |          |       | धर्द          |
| 219.          | वध्ववाराष्ट्रीसाधनम्                        |                   |          | •••   |               |
| <b>22</b> 0.  | वच्चवाराचीवस्यविधिः                         |                   |          | •••   | ४३२<br>४३३    |
| 221.          | ज्वालामुखीसाधनप्रयोगः                       |                   |          | •••   |               |
| 222.          | महामायाज्यालामुखीवस्ववाराष्ट्रीप्रयो        | गमा ध             | 7<br>727 | •••   | 858           |
| 223.          | महामायादेखाः भ्रम्भानम्                     | गरा।क             | 14       | •••   | 8≅€           |
| 224.          | वचवाराष्ट्रीसाधनम्                          | ••                | •••      | •••   | 8 <b>3</b> 9  |
| 225.          | ऊर्द्धपादवचवाराष्ट्रीसाधनम् ( सोडिस         | ··<br>            |          | •••   | 8 <i>9</i>    |
|               | विनिर्गतम्)                                 | 111944            | 410-     |       |               |
| <b>226</b> .  | सक्तिवस्ताराष्ट्रीयरर                       | ••                | •••      | •••   | 886           |
| <b>227</b> .  | सक्तिप्रतन्त्र राज्यी सरक्त                 | ••                | •••      | •••   | 88•           |
| 228.          | बम्रतप्रभा नाम साधनीपायिका (डी              | ~ <del>}~</del> ~ | •••      | •••   | 888           |
|               | हवप्यतनबास्ता ।                             |                   |          |       |               |
| 229.          | नेरात्यामग्रहलयोगिनी विकास                  | ••                | •••      | •••   | 888           |
| 230.          | केवलनेशात्र्यासाधनम                         | ••                | •••      | •••   | 84.           |
| 231.          | नैरात्म्यासाधनम् (सङ्जविलासस्य).            | ••                | •••      | •••   | 885           |
| 232.          | वचयात्रानीसाधनम                             | ••                | •••      | *** " | 845           |
|               |                                             |                   |          |       |               |

#### CONTENTS

| 233.         | वस्ययोगिनौसाधनम्                   |                  | • • •       | • • •   | •••   | 848                |
|--------------|------------------------------------|------------------|-------------|---------|-------|--------------------|
| 234.         | वक्वयोगिनीसाधनम्                   |                  | •••         | • • •   | •••   | 844                |
| 235.         | वक्षयोगिन्याराधनविधिः (            | (सिद्धग्राव      | रपादीय      | τ)      |       | 8પૂર્              |
| 236.         | वस्रयोगिनीसाधनम्                   | •••              | • • •       | • • • • | •••   | 84 ई               |
| 237.         | वश्वयोगिन्युपदेग्रः                | •••              | •••         | •••     | • · • | ક <b>્ર</b> ાષ્ટ્ર |
| 238.         | वचायोगिन्या बलिविधिः               |                  | •••         |         |       | 84€                |
| 239.         | <b>महा</b> मायासाधनम्              | •••              | •••         | •••     | •••   | 8Å.c               |
| 240.         | महामायासाधनीपायिका                 | (कुक्कारि        | पादानाम     | ί)      | • · · | 8ईई                |
| 241.         | हेत्रकसाधनम्                       | • • •            | ···         | • • •   | •••   | 8 <b>É</b> C       |
| 242.         | हेर्कसाधनम् (कल्यार                | ग्रगर्भस्य )     | •••         | • • •   | •••   | 800                |
| 243.         | हेरकसाधनम्                         |                  | •••         | •••     | •••   | ४७२                |
| 244.         | सङ्क्रिप्रदिभुजहेरकसाधन            | म्               | • • •       | •••     | •••   | 80\$               |
| 245.         | दिभुजहेरकसाधनम् ( प्रा             | ान्तिपादस        | य )         |         | •••   | 808                |
| 246.         | [ पुरुच्चोभविधिः ]                 |                  |             |         | •••   | 800                |
| 247.         | बाह्यपूजाविधिस <b>ङ्ग</b> ष्टः     |                  | ٠٠٠         | • • •   | •••   | 308                |
| 248.         | च्चेत्रकसाधनोपायिका (स             | <b>ग्हामाया</b>  | तस्त्रानुसा | रेगा)   | •••   | 80                 |
| <b>249</b> . | बलिविधिः ( महामायात                | न्त्रस्य)        | • • •       |         | • • • | 8Æ€                |
| 250.         | सप्ताच्चरसाधनम् (दुर्जय            | चन्द्रोद्धतम्    | í,          |         | •••   | 850                |
| 251.         | सप्ताचरसाधनम् (अद                  | यवस्त्रपादा      | नाम्)       | • • • • | •••   | 98.0               |
| 252.         | बाह्यपूजाविधिसङ्गुष्टः (           | ग्राश्वतवध्व     | स्य )       | •••     | •••   | કદ€                |
| <b>253</b> . | <b>च्छत्तपू</b> जाविधिः (प्रास्थतः | वच्चस्य )        | •••         | •••     | •••   | 886                |
| 254.         | बद्धकपालसाधनम्                     | • • •            |             | •••     | •••   | <b>पू</b> ० ०      |
| <b>255</b> . | द्विभुजसम्बरोपदेशः ( रह            | बाकरपाद          | ागम्)       | •••     | • • • | ५०३                |
| 256.         | [ इदयमकासिद्धापदेगः]               |                  | •••         | •••     | •••   | પૂ ૦ €             |
| 257.         |                                    |                  | •••         | • • •   |       | પ્∘€               |
| 258.         | म चाबलसाधनम्                       |                  |             | • • •   | •••   | પૂરુ               |
| <b>259</b> . | इयगीवसाधनम्                        | •••              | •••         |         | •••   | ų . <              |
| 260.         | इयग्रीवसाधनम् (सप्तप्त             | एति <b>कस्पो</b> | क्तम्)      | •••     | •••   | ٩٠c                |
| 261.         | परमाश्वसाधनम् ···                  |                  | •••         | •••     | •••   | પ્રશ               |
| 262.         | <b>त्रैलोक्यविजयसाधनम्</b>         |                  | •••         | •••     | •••   | प्रश               |
| 263.         | वच्चचालानलाकसाधनर                  | Į                | •••         |         |       | प्र                |
| <b>264</b> . | भूतडामरसङ्किप्तसाधनम्              | ् ( वैरोचः       | नस्य )      |         | •••   | 46.                |
| 265.         | भूतडामर्साधनम्                     | •••              | •••         | •••     | •••   | प्र                |
| 266.         | भूतडामरसाधनम् ( त्रैर              | नोक्यवचार        | 1)          | •••     | •••   | पूर                |
| 267.         |                                    | •••              | •••         | •••     | •••   | પ્રસ               |
| 268          |                                    | •••              | . • • •     |         | •••   | पूर्               |

#### CONTENTS

| 209.         |                                  | •••        | • • •    | •••     | भूह०                   |
|--------------|----------------------------------|------------|----------|---------|------------------------|
| <b>27</b> 0. |                                  |            | • • •    | • • • • | <u>५</u> ३१            |
| 271.         | <b>खाधिष्ठागरक्त</b> यमारिसाधनम् | (वैरोचनर   | चितस्य ) |         | भू के छ                |
| 272.         | रक्तयमारिसाधनम् (गुणाकरः,        |            |          |         | ए इ. ए                 |
| <b>273</b> . | यमारिसाधनम् ( मङ्गलसेनस्य        | )          |          |         | પ્ર છર                 |
| 274.         | क्रवायमारिसाधनम्                 |            | •••      |         | પ્ક€                   |
| 275.         | क्रव्यायमारिसाधनम्               | •••        | • • •    | • • •   | 687                    |
| 276.         | क्राष्ण्यमारिसाधनम्              | •••        | • • •    | • • •   | પૂ છુ 🗢                |
| <b>277</b> . | क्ववायमारिसाधनम्                 | •••        | •••      | •••     | <u>પૂપ</u> ૰           |
| <b>278</b> . | क्तव्यायसारिसाधनम्               | •••        | •••      | • • • • | પુષુક                  |
| <b>279</b> . | यमान्तकसाधनम्                    | •••        | •••      |         | થ્યૂપૂ                 |
| <b>2</b> 80. | यमान्तवसाधनम्                    | •••        | • • •    | •••     | પૂપૂર્દ                |
| 281.         | वि <b>म्नान्तकसाधनम्</b>         | •••        |          | •••     | <b>પૂ</b> પૂ 🗢         |
| <b>282</b> . | [यमान्तकस्य बलिमन्तः]            | •••        |          |         | પૂપ્રહ                 |
| 283.         | मैत्रेयसाधनम्                    |            |          | •••     | પૂર્દ                  |
| 284.         | जम्भवसाधनम्                      | •••        | • • •    |         | પૂર્દ                  |
| <b>285</b> . | विस्तरजम्भलसाधनम्                |            | •••      |         | <b>पू</b> ईर           |
| <b>286</b> . | चाम्रायान्तरेगः जम्भलसाधनम्      | •••        | •••      |         | પૂર્લ છ                |
| 287.         | जन्मलसाधनम् (सङ्क्षिप्तम्)       |            | •••      | •••     | પ્€ં8                  |
| 288.         | जम्मलसाधनम् (सङ्क्षिप्तस् )      |            | •••      |         | યુદ્ધ                  |
| 289.         | जम्भलसाधनम्                      | •••        |          |         | पूर्द                  |
| 290.         | [जम्भलस्य चुलुकदानविधिः]         | •••        |          |         | પૂર્લ                  |
| 291.         | उच्ह्याजमालसाधनम्                |            |          |         | પૂર્દ દ                |
| <b>292</b> . | उच्छ्यामभालसाधनम्                |            |          |         | 490                    |
| <b>29</b> 3. | उच्च्याजमालसाधनम् (कुमाराव       | रगमस्य )   |          |         | પૂ <i>૭</i> ૨          |
| 294.         | उच्छ्याजमालसाधनम्                |            |          |         | ¥ 98                   |
| <b>2</b> 95. | उच्छ्याजमालसाधनम् (खभयाकः        | रगप्तस्य ) |          |         | પૂ ૭૬                  |
| 296.         | जम्मलसाधनम् (सुजनभदस्य)          |            |          | •••     | પૂ <i>ં</i>            |
| 297.         | जम्मलसाधनम्                      |            |          |         | प्रट्र<br>रूटर         |
| 298.         | वश्यज्ञस्मलविधिः                 |            | • • • •  |         | ,                      |
| <b>299</b> . | जन्मलजलदानीपदेशः                 | •••        | •••      | •••     | N. C. S                |
| <b>30</b> 0. | महाकालसाधनम्                     | •••        | •••      | •••     | गट≄<br>गॅटर            |
| 301.         | महाकालसाधनम्                     | •••        | •••      | •••     | N CS                   |
| 302.         | महाकालसाधनम्                     |            | •••      | •••     | ग – ५<br>गॅ <i>ट</i> ग |
| 303.         | महाकालसाधनम् (कर्णाचलस्य         |            | •••      | •••     | ¥ <u>∈</u> €           |
| 304.         | यड्भुजम्हाकालसाधनम्              | ,          | •••      | •••     | # <i>E</i> 0           |
|              |                                  |            |          |         | ·usa                   |

|      | e                          | CONTENTS |                  |       | elxx <b>xiii</b> |               |
|------|----------------------------|----------|------------------|-------|------------------|---------------|
| 305. | चतुर्भुजम हाकालसाधनम्      | •••      |                  | * * * |                  | પ્રદશ         |
| 306. | महाकाजसाधनम् (सुमर्        | तभद्रखः) |                  |       |                  | पृहर          |
| 307. | गमपतिसाधनम्                |          |                  |       |                  | પૂહર          |
| 308. | सद्धर्मावतारियोग्राजश्रीत  | ारासाध   | नम्              |       |                  | ५८३           |
| 309. | तारास्तुतिः                |          | •••              |       |                  | 458           |
| 310. | पौठतारा <b>साध</b> नम्     |          | • • •            | •••   |                  | प्रम          |
| 311. | भगवत्या मालामन्त्रः        | •••      | •••              |       |                  | <b>पृ</b> ट्ह |
| 312. | <b>बोडग्रभुजम</b> हाकालसाध | नम् (ि   | क् <b>षा च</b> ः | )     | •••              | JE 6          |

# साधनमाला

# द्वितीयो भागः।

171.

नमस्तारोद्भवकुरकुल्लाये ।

प्रथमं तावनान्त्री किचितानो हरे स्थाने सद्मसूर-काद्यपविष्टः पटादिगतां भगवतीमवतार्थः बाद्यपूजां कत्या स्वहृदि निर्मालं पूर्णचन्द्राभमादिस्वरसमुद्भवं चन्द्रं विभाव्य बीजं तस्योपिर न्यसेत्।

> जन्माणां च चतुर्थं तु त्रिधावणीपरि स्थितम् । ईकाँरेण समायुक्तमाकाश्रदयभूषितम् ॥ तस्य चित्रमयूषाभिः कत्वा विक्मीलिनं जगत् । सहादिधातुकं शोध्य कुरुकुक्कंपर्व्वते गताम् ॥ सच्चीय च तथा तारामानियत्वा पुरखरेत् । तस्माद् बीजात् महापूजामेघांख स्फार्येद् बुधः ॥ पुष्पभूपतथादीपगन्धनैवेद्यसच्च्यैः । चास्यमाल्यन्त्यगीतवाद्यपूजादिभिक्तथा ॥

<sup>ै</sup> A इका०। ै A • पूर्वी।

रत्नचयं मे शर्गां सर्व्वं प्रतिदिशास्यघम् । श्रमुमोदे जगत्पुख्यं बुडबोधी दधे मनः । इति मन्त्रं चिधा वाच्यं ततः श्रन्तव्यमि त्यपि ॥ तचेयं गाथा—

यत् कृतं दृष्कृतं किञ्चित् मया मूदिधया पुनः। श्चन्तव्यं तत् त्वया देवि यतस्वाताऽसि देहिनाम्॥ चित्तं मैची विहारे चि निवेष्टवं पुनस्तदा। करूणाचित्तमृत्याद्य प्रमोदिचित्तमावहेत्॥ पश्चाद्पेश्वते सर्व्वं चित्तमाचव्यवस्थया। चित्तं श्रून्यं ततः कुर्य्यात् प्रष्टताकारहानये॥ श्रन्यंतावज्ञिना दग्धाः पञ्चस्तन्धाः पुनर्भवाः । 🛮 पठित्वा 🕽 🦈 श्रून्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहम् ॥ मुह्नत्तं श्रन्यतायोगं कुर्यात् चित्तस्य विश्रमम्। प्रतिज्ञां प्राक्तनीं स्मृत्वा बीजमाचं पुनः सारेत्॥ प्रतारिता मया सस्वा एकान्तपरिनिर्द्यताः। कथं तान् उद्वरिष्यामि श्रगाधाद् भवसागरात्॥ इति सच्चक्रपाविष्टो निश्चेष्टां श्रून्यतां त्यजेत्। धर्माधातुमयं चित्तमुत्पाद्यति चेतसा ॥ बुहाधिष्ठानतो बीजमुत्पसाखं ततो भवेत्। उत्पंते चन्द्रविम्बं तु 'श्रकारस्वरसम्भवम् ॥ तिसांखन्द्रे पुनर्बीजं तस्माद् गभस्तयो गताः। ताभिविं शोधिता ध्येया निःश्रेषा लोकधातवः॥

<sup>1</sup> A omits.

A omits.

<sup>•</sup> AC तांका ।

ATO

<sup>\*</sup> A • सामिना ।

<sup>&</sup>quot; AC

शोध्यं बोध्यं तथा सन्बं रिफ्राभिर्वृडकोटयः। विश्वतस्तानुत्वले ध्यायात् ततस्तारोदयो भवेत्॥ चतुर्भुजां रक्तवर्णां रक्तपद्मासनस्थिताम्। रक्तवस्त्रयुगां भव्यां रक्तताटक्कमौिखकाम्॥ सव्यभुजाभ्यामभयं शरं च द्धतीं पुनः। ऋवसव्यदितये चापरक्तोत्पलधारिणीम्॥ कुर्कुखाद्रिगुद्यांन्तस्थामारों लिकमौलिकाम्। रक्तपद्मासनाधस्तात् राहुस्तस्यो परि स्थित 📣 कामदेवः सपत्नीको भावनौयोऽतिविद्वलः। राष्ट्रोरपरि सपत्नीककामदेवस्थितासनाम्। वज्जपर्याक्किनीं तच सर्व्वचिचकलावतीम्॥ ध्यात्वा भगवतीं सम्यक् सर्व्वालङ्कारभूषिताम्। समयमुत्तिं समासाद्य ज्ञानचत्रं समाह्वयेत्॥) भटित्याकारनिष्यत्रं ज्ञानचक्रं पुरःस्थितम् । जः हुँ वँ होरित्या(नेना)रुष्य प्रवेश्य बद्धा तोषयेत्॥ समयमुद्राप्रयोगेण 'सुखमार्गे निवेशयेत्। पाणिभ्यामञ्जलिं कत्वा मांस ली नामिती यदा ॥ दीर्घाभ्यां तु क्रता स्त्रचिः स्त्रचिमध्ये त्वनामिके। सताभ्यां मध्यमी सिष्टी दावङ्गुष्ठावधीगती॥ ऋनेन बन्धयेत् समयो(नया) ज्ञानचन्नं प्रवेशयेत्। ततोऽभिषेकं प्रार्थयेत् बुद्वानिति पठन् कतौ ॥

<sup>&#</sup>x27; AC विर्मात ०।

<sup>&#</sup>x27; A मालो ।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AC मुख•।

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> N दीमान्शां।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC •स्नादियञ्चा• ।

<sup>\*</sup> AC रासभस्यो॰।

<sup>4</sup> AN ० सेर्गमतो ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AC omit सूचि•।

The MSS add mui after this, which makes the metre faulty.

बोधिवजेण बुडानां यथा दत्तो महामहः।

ममापि चाणनार्थाय खवजाद्यं ददाहि मे ॥

ते ददन्ति महद्भूता राज्यां मिषेकनामतः।

पुष्पाभिषेकवत्याज्ञः पञ्चभिक्तं चनादिभिः॥

श्रभिषेकं महावजं वैधातुकनमक्कृतम्।

ददामि सर्व्वबुडानां चिगुद्धास्वयसभ्यवम्॥

बुडाभिषेकतस्ताराधर्माचूडामणिभेवेत्।

रक्तचित्तप्रभामाभिभासंयन्ती जगन्नयम्॥

प्राप्ताभिषेकरतस्तु सर्व्वसिद्धं प्रसाधयेत्।

वर्षार्डें च दढावेशात् यथोक्तविधिना पुरः॥

विसन्थासु बस्तिं दत्त्वा भावनाक्रमपूर्व्वकः।

ताराहृदयेनानेन जपेत् मन्त्रं समाहितः॥

ॐ कुरुकुक्ते हीः हुँ स्वाहा। ततः पूर्व्वसेवामस्वर-लक्षं जप्ता पश्चात् कर्मा समार्भत्।

> श्रंभेन वर्डते प्रज्ञा श्रपरांभेन वश्यकत्। श्रंभेनैव तृतीयेन विषाकषी भवेत्ररः॥ सर्व्यस्य लोकस्य भवेत् स पूज्यः स्त्रीणां मदेनापि हि गिर्वितानाम्। यथेच्या भन्ती वरो विभुङ्को स्थासयोगात् सुरसुन्दरीणाम्॥

¹ A मञ्चा० C सञ्चा०।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A 🕏 ।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A.C ० वस्यें।

<sup>1</sup> AC गर्भिकीनां ।

<sup>ै</sup> AC र्भन ।

<sup>\*</sup> AC 49.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A सम्पटा ।

<sup>&</sup>quot; NCB मनाधरी।

ही:कारं मदनातपचिनिष्टतं स्त्रीणां भवेत् सावकं जिल्लायां च तदेव बुिल्जननं हृत्मध्यके चैव तत्। दष्टानां परिभावितं विषष्टरं धर्माक्षरं स्वस्ररं ताराया हृदयं चिलोकविजयि ज्ञेयं क्रपाणालिभिः॥

> कुरुकुक्कां विभाव्य स्वां तारो द्भूतां सरोरु । साध्यमन्तर्गतं कृत्वा भावयेत् कामविद्वलाम् ॥ ज्ञानसम्वाक्रपीयूषधारां तन्मूर्द्भि चिन्तयेत् । पतन्तीमिति सप्ताइं चिमन्यं भावयेत् कृती ॥ क्रमाभ्यासात् सुद्रसिष्ठिं साधियत्वा विचस्रणः । साधयेच महासिष्ठिं सर्व्वया नाच संश्यः ॥ ॥ कल्पोक्ततारोद्भवकुरुकुक्कासाधनं समाप्तम् ॥

> > 172.

नमस्तारोङ्कव<sup>2</sup>कुरकुसायै ।

यस्याः सार्णमात्रेण सदेवासुरमानुषाः। भ्रुवं किङ्करतां यान्ति तां नमस्यामि तारिणीम्॥

प्रथमं तावनान्त्री कचिंनानोऽनुकूले स्थाने स्त्रीजन-संसर्गादिरिक्षंते सुखांसीनः स्वहृदि प्रथमस्वर्परिणत-चन्द्रमण्डलोपरि सरिप्सकृष्टीः कार्बीजविनिर्गतरक्त-मयूखसमृद्दैर्जगदवभासनपूर्व्वकं कुरुकुं स्वपर्वतस्थितकुर-

<sup>ं</sup> N सभावो ।

Ab adds • कल्पाझायोक्तकमाय before कुद • ।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ba कानोचरेकास्ये।

⁴ Ab ∘तेन।

<sup>•</sup> Bb सखाचना •।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ab • कार्शिः स्टत •

<sup>1</sup> Ab omits • सपर्यंत ..... संस्थित ।

कुल्लां भगवतीं सञ्चोद्यानीय पुरतो गगनदेशे सञ्चन्ध हृदीजरिक्सनिर्मितविविधपुष्पधूपादिपूजाभिः पूजवेत्। तदनु वन्दना पापदेशना पुष्यानुमोदना परिणामना विशरणगमनं बोधिचित्तोत्पा दपूर्व्वकम्—

रत्नचयं ने शरणं सर्व्यं प्रतिदिशास्यधम् । श्रनुमोदे जगत्पुण्यं बुद्धबोधी दधे मनः॥

इति विधा पठेत्। ततस्रतुर्ब्रह्मविहारभावनापूर्वकं सर्वधर्माश्रन्यतां विभाव्य तद्धिष्ठानमन्त्रं पठेत्— ॐ श्रन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहम्। तदनु सक्कं जगत् दुःखितं करूणयाऽवलम्व्य स्वित्तं वीजरूपमवलोक्य तत्परिणतं रक्तकुवलयोपरि प्रथमस्वर्परिणतचन्द्रस्थित-वीजरिम्माभः पूर्व्ववत् जगद्वभास्यानन्ततथागतकोटीः सच्चोद्यानीयान्तर्भावयेत्। (तदुत्पलादिपरिणतां रक्तवणां रक्तपद्मवन्द्रासनां रक्तपट्टांश्रुकोत्तरीयां रक्तप्रभावलयां रक्तताटं क्षितिरिनीं चतुर्भुजां सव्ये श्रभयप्रदां दितीये समापृरितशरां वामे रत्वचापधरां दितीये रक्तोत्पल-धरां श्रमताभतथागतमुकुटां कुरुकुक्षं पर्व्वतगुहास्थित-राहुमस्तकस्थितसपत्नीककामदेवोपरिस्थितां श्रकार-रसान्वतं प्रथमयौवनोपेतां कुरुकुक्कां भावयेत्। श्रमानीयः समयसन्त्वं निष्पाद्य भटिति ज्ञानसन्त्वं पुरतः समानीयः

ANCBa gei I

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AbBa •दनः।

<sup>6</sup> Ab • टिनं।

Ba रसोजवकः, Ab रसोक्यनः।

<sup>8</sup> AC omit एवं ... ॰ भविषेत्।

² ANCAb ग्रमव॰।

<sup>\*</sup> Ba वाड 1

<sup>&#</sup>x27; Ab • ser!

सम्यूज्य समयमुद्रयां सुखमार्गेश श्रन्तभीवयेत्। तत्रेयं समयसुद्रा— सम्पृटाञ्जलेर्मध्यमाद्धिषमध्ये श्रनामिके प्रवेश्य मध्यमापृष्ठे सताद्वयं संस्थितं दावङ्गुष्ठावधः प्रवेश्योत्पसमुद्रा तदाकारां। तदनु—

बोधिवजेण बुद्धानां यथा दत्तो महामहः।

ममापि चाणनार्थाय सवजार्यं ददाहि मे॥
इति प्रार्थ्य—

श्रभिषेकं महावजं वैधातुकनमक्कतम्। ददामि सर्व्वबुद्वानां चिगुद्धास्वयसभावम्॥

इति पठन्तीभिर्वश्वाचया लोचनादिभिरभिषेकं दीय-मानं ध्यायात्। मकुटे अमिताभी व्यवस्थितः। एवं भावनां कृत्वा जपं कुर्य्यात्, न द्रतं न विलम्बितं नास्पष्टं न माचाद्दीनं असत्मञ्जलपवर्ज्ञितम्— ॐ कृरुकुक्के द्वीः हुँ स्वाद्दा। एवं चिसन्ध्यक्षमेण पिष्टकं प्रकरादिवलिदान-पुरःसरं सादरं निरन्तरहढावेशेन वण्मासान् भावयेत्, सिद्धिनिमित्तानि भवन्ति। तदनु प्रथमे मासे रोगाद्युप-(द्रव)श्वमं भवति, दितीयमासे भोजनं प्रणीतमयाचितम्, खतीये नानाविधवस्त्रलाभः, चतुर्थे ताम्बूलं नानाविध-मनवर्तं समित्, पच्चमे विचिचक्रपादिगुणसमुदित-स्त्रीं सङ्गमः, पद्ये मासे सदेवनागयक्षगन्धर्वकिन्नरादिदिव्य-

Ab • भूता ।

<sup>ै</sup> Ab तचैवं।

<sup>&#</sup>x27; NCBBa omit.

<sup>&#</sup>x27; AC की खादा, N की जः सावा।

<sup>&#</sup>x27; ANCBa पिष्ट ।

<sup>&#</sup>x27;Ab omits वारर॰ ... श्मवाचितं।

AC errore

LNCBa - WELL

स्त्रीसङ्गमः। प्रायेण भगवतीं भाव यतः स्त्रीणामेवोपद्रवो भवति। तदेतानि मार्क्षमाणि परित्यच्य भावयतो भगवत्याः स्त्रो साष्ट्रात् वाप्रत्यादेशो भवति। खङ्गाष्ट्रमपाद- लेपान्तर्ज्ञानं रसरसायनखेचरभूचर पातालसिज्ञिप्रमुखाः सिज्ञीः साध्येत्। यदि प्रत्यादेशो न भवति तदा पूर्व्योक्तमुद्रां बद्धा पूजाविलदानादिपूर्व्वकं षण्मासान्ते पूर्णमास्यां सकलां राविं जपेत्। ततो ज्वलति सिज्ञ- य भवति। तया मुद्रया अञ्चान्द्ररुद्धनारायणप्रस्तयः समाक्षष्टाः समागस्य किङ्करतामुपगस्य साधकाभिलिषतं सम्यादयन्ति। ततः प्रस्ति जन्मजरामरणर्हितः सिज्ञो लोकंधातून् गत्वा तथागतान् पश्चिति, भूमि- धारण्यादिकं प्राप्नोति।

॥ मुक्तकेन तारोद्भवकुरकुक्षां साधनं समाप्तम् ॥

173.

नमः कुरुकुद्धाये ।

श्रादौ मन्त्री सुखासनोपविष्टः स्वह्नद्वीत्रद्विमित्रप्रतो भगवतौं बुडवोधिसत्त्वांश्वानीय सन्यूख्य विशर्श-गमना दिनं कुर्यात्। ततः श्रन्यतामधिमुख मन्त्रेखा-

¹ Ab ∘वेत्।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> •रस॰ only in Ab.

ACBa omit अवरः। ANCBa ब्रह्मोरेन्द्र

b ANCBa • धातु ।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ab बार्य्यताराकल्पक्रमेश कुरकुक्षाः।

A omits ones .

विषय अकारसभवष्ट्रमण्डले ताँकारं रिक्षमालिनं विषय तत्परिणतां कुरुकुक्षां भगवतीं प्रश्चेत् रक्तां रक्ताष्ट्रक पद्मद्धर्यासने वज्जपर्यक्षनिषणां षड्भुजां सन्धावसन्धप्रथमभुजाभ्यां चैकोक्यविजयमुद्राधरां दितीय-दिख्णवामकराभ्यां अक्षुश्रक्तोत्पक्षधरां परिश्रिष्टभुजदये-नाकर्णपूरितधनुःश्ररां रक्ताम्बर्धरां पञ्चतथागतमकृटिं साध्यस्य हृदि रक्तोत्पक्षवर्टके चन्द्रमण्डले रक्तवणं ताँकारं विभाव्य वायुमण्डलारूढं तं हृद्यकुश्चेन विद्धाऽऽनीय हृदये तस्योपविश्य रक्तोत्पक्षकिकाश्चरेण साध्यं पुनः पुनः विध्यन् मन्त्रं जपेत्। तचायं मन्त्रः— ॐ कुरुकुक्ते ह्रीः अमुकं मे वश्मानय होः स्वाहां। ततस्तं विद्वं वश्रीभृतं पादयो-र्निपतितं हृद्द्या प्रेषयेत्। एवं श्रक्रमपि वश्मानयित।

॥ इति 'षड्भुजकुरुकुलासाधनम् ॥

174.

नमः कुरुकुह्नायै ।

पूर्व वि]त् श्रन्यतापर्यन्तं विभाव्य रेफेण परिणतं स्वर्ये श्रीः बारं रेफारसंद्वारिवयदं च ध्यात्वा किटिति तत्परि-णामतः कृष्कुक्षां भगवतीं श्रष्टभुजां रक्तवर्णां रक्ताष्ट-दक्क्यासूर्य्ये वजपर्यक्वनिष्णां क्रुटागार मध्यनिवासिनीं

¹B wini• i

<sup>\*</sup> B omits.

<sup>&#</sup>x27;N with .

Ba • सर्वमखने ।

<sup>&#</sup>x27; BAb omit रसाखदल॰

<sup>,</sup> B et ett.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ab omits बद्सुञ्।

Ab WENTER

प्रथमकरदयेन चैस्रोक्यविजयमुद्राधरां ऋवणिष्टदिस्रग्-करैः श्रङ्गशं श्राकर्णपूरितशरं वरदमुद्रां दधानां परि-शिष्टवामभुजैः पाशं चापं उत्पक्षं दधानां सकलालक्कार-वतीं भावयेत्। पूर्वदले प्रसन्ततारां दक्षिणदले निष्यन-तारां पश्चिमदले जयतारां उत्तरदले कर्णतारां रेशानदले चुन्दां त्राग्नेयदले त्रपराजितां नैर्ऋत्यदले प्रदीपतारां बायव्यद्ते गौरीतारां च ध्यायात्। एतास्य सर्व्या रक्त-वर्णाः पञ्चतथागतमुकुटा वज्रपर्थेङ्गनिषसा दक्षिण-भुजाभ्यां वरद**मु**द्राऽऽकर्रापृरितशरधरा वामभुजाभ्यां उत्पन्नचापथराः। पूर्व्वदारे वज्जवेतासीं सम्बोदरां विद्यतमुखीं रक्तवर्गां ऋक्षोभ्यमुकुटां दक्षिणइस्ताभ्यां तर्जन्यङ्गश्थरां वामकराभ्यां वज्जघण्टापाश्थराम्, दक्षिण-द्वारे श्रुपराजितां पौतवर्णां रत्नसभवमुकुटां दक्षिण-इस्ताभ्यां दण्डाङ्क्षणधरां वामइस्ताभ्यां घण्टापाणधराम्, पश्चिमदारे एकजटां क्षणावर्गा जर्द्धकेशां सम्बोदरां दन्तावष्टभौष्ठां त्रमिताभमुकुटां ,दक्षिणकराभ्यां वजा-कुणधरां वामकराभ्यां घण्टापाणधराम्, उत्तरहारे वज-गान्धारीं कनकथ्यामां ग्रमोघसिडिमुकुटां विद्यतमुखीं लम्बोदरां दक्षिणभुजाभ्यां 'खड्डाङ्क्षधरां वामभुजाभ्यां घण्टापाणधरां चिन्तयेत्। एताश्चतस्त आसीढपदस्थाः। तत्रेयं वैसोक्यविजयमुद्रा— तसौ पृष्ठसप्री, श्रमामिकादयं यन्यिं कत्वा कनिष्ठां मध्यमाङ्ग्रहेनावष्टभ्य तर्ज्जन्यौ

<sup>&</sup>lt;sup>!</sup> A चृन्द्रां।

³ B ∘िटम्**वः** ;

ACAb onesto

<sup>े</sup> Ba बायखे

A omits.

<sup>6</sup> Ab खड़ाक्रा•

मानिक्षां सलीलं ललाटदेशे धारयेत्। भावनाखिको अ फुरुकुले हीः स्वाहा। त्रयुतजापेन सव्यं जने वर्या भवन्ति, नियुतेन मन्त्रिणः, लक्षेण राजानः। उत्पलं एतमध्वाक्तं श्रश्वत्यसमिधश्च जुह्रयात्, दृष्टं पदं प्राप्नोति। श्रीफलकाष्टेनाग्नं प्रज्वाल्य एत-मध्वाक्तानां 'श्रीफलानां लक्षं 'जुह्रयात्, राज-मन्त्रिणो वर्या भवन्ति इति। उत्पलसहस्रं जुह्रयात्, एतप्रदौपसहस्रं देव्या श्रयतो निवेदयेत्। सर्वे राजानो वर्ष्या भवन्तीति।

॥ <sup>\*</sup>त्रष्टभुजकुरुकुक्षासाधनं समाप्तम् ।
। क्रतिरियमिन्द्रभूतिपादानाम् ॥

175.

श्रथ मन्त्री स्त्रीपुरुषी वश्रीकर्तुकामः शुक्तप्रतिपदमारभ्य विसन्थमयुतमेकं प्रत्यहं जपेत् भगवतीमवलस्य
रक्तवस्तं परिधाय गावं च प्राष्टत्य। तचायं क्रमः—
स्वहृदि रविस्थरक्तहीःकार जरक्ताष्टदलकमलं योनिपर्यान्तगतनालं विचिन्त्य तहलेष्ठष्टं सु समरानष्टी
श्रा ई क च्टू ल्टूं रे श्री श्रः इत्यष्टस्वरपरिणतान्
श्रतिहृष्टपुष्टकुं इरक्तवर्णाननुक्रमस्थितान् स्वनासिकापवन-

ANC add stafter this.

<sup>8</sup> AC खाश्रय. Ba स्रश्नस्येन।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B जयेत्।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A इसकामलानछी ।

ANC ei er:

<sup>\*</sup> N चियु०।

<sup>\*</sup> B omits.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B omits बार्भुज ।

<sup>8</sup> ANC omit-

प्रेरितान् दृष्ट्वा स्ववामनासिकाविवरेण निःस् दृष्टिणनासिकाविवर्प्रविष्टानां सूनिक्शीर्णतर् स्ट ए त्रो त्रं इति इस्वा ष्टस्वर्परिणतान् तेन् ध्यात्वा त्राकर्णपूरितरक्तोत्पलकिकाणरिनकरैः साध्यायाः विक्राल्कं विद्वा तत्परिणतण्ररानादाय तद्दामनासिका-विवरेण निःसत्य योगी दृष्टिणनासिकयां तान् स्वहृदि प्रविष्टान् विचिन्तयेत्। पश्चादुत्पलनालेन गलके बद्धा योनिं च विद्धा ऋक्षुणेन पौडियत्वा रिष्टाच्चालया पर-वणीक्तत्य च तामारु सानन्दो मन्त्रं जपेत्— ॐ कुरु-कुल्ले हीः त्रमुकीं ने वणमानय स्वाहा। सप्ताहात् सिध्यतीति।

॥ भ्रमरौयोगकुरुकुल्लासाधनम् ॥

176.

प्रणम्य कुरुकुलकां मातरं सिद्धिदायिनीम् । उपदेशो लिखतेऽस्याः सर्व्वसिद्धिप्रदायकः । कुरुकुलायोगयुक्तो भावयेदुपदेशकम् ॥

हत्सूर्य्यरक्तोत्पलिकञ्चल्कस्थित ही: कार निर्गतपाशा कुशो-त्पलरूपेरं ग्रुभिर्नामावामपुटेन निर्गत्य साध्यस्य दक्षिणपुटे प्रविश्य साध्यं ज्ञानदे हं रक्तवर्णं पाश्रेन गलके बद्धा श्रक्षश्रेन हृदि विद्धा नासापुटेन निश्चार्य्य 'यँकार-परिणतवातमण्डलारूढः, उत्पलेन हृदि भगे वाऽऽताश्र

<sup>े</sup> A ऋला॰।

<sup>ै</sup>B•काया।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ANCBa साधाः।

<sup>&#</sup>x27; N umio

तमानीय वामपार्श्वे उत्तानं संस्थाप्य रक्षीन् स्वहृदि हीःकारेण दक्षिणपुटेन प्रवेशयेत्। पश्चात् पुनः हदीजी-त्थितरक्तोत्पसाकाररिप्रारेखाभ्यन्तरेखेव भूविवरमागस्य वामकर्णे संस्पृश्य मस्तवं वेष्टयित्वा दक्षिणकर्णविवरेण निर्गत्य तया कलिकार प्रिमरेख्या आकर्णाकष्टोत्पल किलका नालगरग्राघरे प्रवेश्य किञ्चित् कलिकाभ्यं विकार्यं साध्यस्य लिङ्गे भगे वा यसनन्यायेन भृहर्भृहः वेधयेत्। बीजेनेति केचित्। शराधातप्रविष्टर्धिनः सर्वाङ्गे व्याप्तं सवन्तं विद्वलं ऋशर्णं प्रस्थेत्। यदि उत्यितं ताडयेत् तदा स्वपादतने पतितं साध्यं विचिन्ध पुनस्तथैव वेधमनुष्ठयेत्। यदा तु वेधनासमर्थी भवति तदा हृद्दीज'रन्ध्रे साध्यमुखाय्य नाभिकमकोपरि उत्तानं क्रत्वा वामपार्श्वस्थमस्तकं संस्थाप्य बीजरियमना तुपार कणासमूहवत् सर्व्वाङ्गव्याप्तं विद्वसीभूतं विचिन्यं मन्त्रः मावर्त्तयेत्— ॐ कुरुकुले हीः स्वादा। स्वाधिष्ठानः क्रमोपदेशस्रायमन्योऽपि।

॥ कुरुकुक्षोपदेशकमः॥

<sup>1</sup> AN • कारे।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC विश्वायास्य।

<sup>ै</sup> AC •वासग्रार्थिरे।

<sup>.</sup> AC • र धिमनागतर ने

#### 177.

### ॐ नमः कुरुकुह्वाये ।

प्रथमं सुखासनीपविष्टः कुरुकुलारूपं कृत्वा 'सकलसन्तं वर्णं कर्त्तुमारभेत। स्वहृदि सूर्य्यमण्डलं तस्योपिर्
रक्तवर्णताँकारं ततः पञ्च रक्षयो निःसृत्य तथागतान्
सम्यूच्य रक्षचयं मे प्ररणमित्यादिना पापदेणनादिकं
कृत्वा श्रून्यतां विभाव्य पश्चाद् रक्तोत्पलं तस्योपिर सूर्ययमण्डलं तस्योपिर रक्तताँकारं रतत् सब्धं पिरणम्य
(कुरुकुलाभट्टारिकां रक्तवर्णां चतुर्भुजां दक्षिणभुजे शराभयहस्तां वामे धनुरूपल्यधरां वज्जपर्यञ्जस्थितां रक्तकञ्चकोत्तरीयां त्रातमानं भावयेत् । श्रूषित कामदेवं
मण्डीकं चिन्तयेत्। पश्चात् मन्त्रं जपेत् भावनान्वितः—
उ कुरुकुले [हीः] स्वाहा।

## ॥ कुरुकुल्लासाधनम् ॥

178.

ंहचन्द्रमण्डले हीःकारजं हीःकाराक्रान्तमध्यं रक्तोत्पसं ध्यात्वाद्दे तित्परिणतामार्थकुरुकुक्षां रक्तवर्णाः रक्तपद्म-चन्द्रासनां रक्तप्रभामण्डलां रक्तविचिचवसनीक्तरीयां श्रमिताभमुकुटां चतुर्भुजां मूलभुजाभ्यां श्राक्रणीकृष्टरको-त्पसकिलकाशरविराजितकुसुमं वाणचापधरां वामेन

<sup>&#</sup>x27; A omits सकल ।

N ago

<sup>8</sup> Ab • जातं।

<sup>&#</sup>x27; ANC मध्ये।

Ab omits •वास •, ACBa •वाम ।

संकन्दविकचरक्रोत्पस्थरां दक्षिणेन वरदां महां ऋकार-रसोञ्चलां) दृष्टा ज्ञानसम्वेनैकीकत्य खण्रीरारणिकरणा-क्षालष्टान् देवासुरगरुडिकिन्नरमहोरगयक्षनरनारी भत-महस्रादिगगान् प्रगतिवयद्यानितभक्तान् परवशान् दशस् दिक्षु पश्यन् ॐ कुरुकुले हीः स्वाद्या इति मन्त्रं जपेत् लक्षमारभ्य यावत्पर्थान्तं भगवतीं साम्रात् [न] कुर्यात्।

अय कश्चित् वशीकर्त्तकामः क्रतसञ्जापी यथोक्त योगं विधाय भक्तिप्रगतः सुरासुरादिमध्यवर्त्तिस्वदेधर्थस्यङ्गा-क्षष्टां साध्यां मग्रतः मंस्थाप्य स्वह्नदि षोडणदलरक्तोत्पलं तिड्डुदि च विचिन्त्य पूर्व्ववत् त्रार्थयवज्ञा नङ्गोक्तक्रमेण भमराङ्गणभावनया तन्नामाष्टरं सहिदि मन्त्रेण गाढ-मा क्राया तथैव शरेण हृदि विश्वा महारागमू चिर्कतां च कोदग्डेन पादयोहत्पलपाभेन च गले बद्धा समाक्रथ खपादयोर्निपात्य— पुरुषं चेदङ्गुशेन हृदि "विन्धेत्, स्त्रियं चेत् धर्मादिये — ॐ कुरुकुक्ते अमुकां अमुकां वा आकर्षय हीः खाहेति मन्त्रं जपेत्। श्राष्ट्रष्टे तु "साध्ये तमेव मन्त्रं वशमानयेति विदर्भे जपेत्। शितजापेन सामान्येन नर्-नारी गणे राजामात्यश्च वशो भवति, श्रयुतेन प्रजालोकः,

Ab ०कान्ध।

<sup>ै</sup> मद्दा॰ omitted in ACBa.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A संप्रश्चेत्।

<sup>\*</sup> ANC जपन्।

Ab of

<sup>&</sup>quot; ANCBa साध्यः।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ANCAb तद्धति।

<sup>8</sup> AC •सनो ।

<sup>\*</sup> A समा॰।

<sup>10</sup> AC विवस्थवेत्, AbBa बन्धवेत्।

<sup>11</sup> Ba साधा, Ab साध्यावां।

ANCBa onui

लक्षेण राजा, सप्तलक्षेण सुरा सुरकन्याय, कोव्या गरुडै-रावतादयो दिव्यपण्रवः सामान्यपण्यवं स्न, सादर निरन्तर-दौर्घकालमनन्तजापेन विभुवनमपि वण्णौकुर्व्यादिति।

॥ 'त्रार्थ्यत्रीमतीकुरुकुह्मासाधनम्॥

#### 179.

प्रथमं तावत् भावनादौ पञ्चगन्थानु लिप्ते पृथिवीप्रदेशे हृष्ट्वेता वतौ समाहित उपविश्व मृद्विष्टरे ततः
पञ्चात् हृदि रेफपरिणवं स्व्यंमण्डलं ज्वालामालाकरालिनं तस्य नाभौ रक्तहौःकारं विचिन्तयेत्। ततो
हौःकाराविःस्त्य मरौचिजालैर्दशदिशावस्थितं सत्त्वधातूनवभास्य श्रीकुरुकुल्लारूपेणावस्थाप्य पुनरागत्य तस्मिन्नेव
प्रविष्टां मरौचिज्वालां विभावयेत्। ततः पञ्चादाकाशे
पुरती दिरष्टं वर्षाकारां ज्वलात्पङ्गलोर्द्धमूर्वजां पञ्चकपालशिरोधरां श्वारूढां मुण्डमालालङ्कतहारां ऋर्वपर्यङ्कनाव्यस्यां ईपदंष्ट्राकरालवदनां लल्जिङ्कां चक्रीकुण्डलकण्डिकानेयूरमेललान् पुरहत्तभूषणां व्याव्यक्यमिनवसनां
चलद्रत्तवर्त्त्वचापारो पितिचिनेचां श्रमिताभनायमुकुटौं
चतुर्भजां श्राकर्णपूरितरक्तोत्पलं किल्काशरपूरितरक्तकुसुमधनुर्द्धरां श्रेषदिभुजाभ्यां रक्तपुष्यकताङ्कशरक्तोत्पलधारिणौं विचिन्तयेत्। तस्या एव पूजार्थे स्वक्रतसूर्य-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC •सराखा

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A omits सामान्यपद्मवः।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A श्वामादर्॰।

<sup>\*</sup> Ab omit बार्यश्रीमती ।

Ba •सत्य •।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AC प्रतोद्य Ba प्रतोर्छ ।

ANCBa ॰वामारो॰। 8 A omits ॰कलिका॰...॰रक्तोत्पक्ष॰।

मग्डसस्यक्रीःकारोद्रवपञ्चोपचारपूजाभिः पुष्पधूपदीप-गत्धनैवेद्यादिभिः पुजयेत्। पुजयित्वा पर्मकारुणिको योगी भक्तिनयः कायांदिना 'कायादिवन्दनया(ना) वन्दते । ततो यदकारि मया पापं कारितमनु मोदितं च तद भगवत्याः प्रत्यक्षे देशयति। तदनु संसारसागरपतित-सन्त्रधातु बरणरूपं बोधिचित्तं विभित्ते। तत्र वर्त्वह्माविद्यारं भावयेत्। तदनु श्रन्यताभावना। तत्र चित्रमात्रमधि-तिष्ठेदनेन मन्त्रेण, — ॐ श्रन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मको-ऽइम्। इति चित्ताधिष्ठानम्। तदनु त्राकाशदेशे रेफपरिगतं स्र्यमण्डलं ज्वालाकरालिनं विभावयेत्। तस्योपरि कष्णहँकारपरिणतं विश्ववज्ञं प्राकारं पद्मरबन्धनं च वज्जमयों भूमिं विभावयेत् इति रष्टाचक्रम्। ततो मध्ये एकाराक्षतिं दिव्यं धर्मोदयज्ञानं मुक्तवर्णं विभावयेत्। तन्मध्ये रक्तज्ञीःकारोज्जवरक्ताष्टदलं पचकमलं तस्योपरि किञ्जल्के रेफपरि**ग्**तं <sup>°</sup>रविं तद्परि ग्ररं पुनरिष तस्योपरि पूर्णेन्द्धवसं दाचिंशस्त्रश्णात्मकं तदुपरि पुनरपि सूर्थ-मग्डलं चतुरशीतिव्यञ्जनरूपं रक्तवर्ण रक्तज्ञीःकारपरिखतरक्तोत्पलक्षकाशरीः स्वचित्तप्रविष्टं विभावयेत्। पञ्चात् चन्द्रस्तर्य्यश्ररेतेकीभृतं द्रविमवात्मानं पूर्व्ववत् कुरुकुक्षारूपं विभावयेत्। विभाव्य खहृदिं रेफेण

<sup>&</sup>lt;sup>।</sup> AC भक्तिनसस्कारा०।

ANCBa omit.

ANCBa .

<sup>\*</sup> ANC ∘ क्रतं ।

Ba omits of ETY O <sup>5</sup> A omits रविं...रक्तक्रीःकारपरिगात• रकाचनं ..... तस्योपरि from above. the same.

NBa • Wt 48

सूर्यमण्डलं तद्वाभौ हीःकारं पुनरिष भावयेत्। तदुद्वव-रिम्मिभिराष्ट्रध्यामिताभं नाथमानीय गुद्धोतरपूजाभिः सम्पूज्य चाभिषेकं 'याचयेत्। तत्रेयं याचना, ऋभिषिचतुं मामिमितनाथ इति। 'ततस्तेनामितनाथेन पच्चासृत-पूर्णान् स्वहृदयात् स्फुरितान् पच्चकल्यान् विभावयेत्। ततस्तैः पच्चासृतपरिपूर्णकल्यौरभिक्षापं यित्वा स्वहृदि कल्यान् प्रवेशयेत्। तत्र प्रवेश्य योगी शिरिस श्रमिता-भनाथं भावयेदिति चिसन्यं विभाव्य मन्त्रं जपेत्। ततः मन्त्रः ॐ कुरुकुक्के हीः स्वाहा। रक्तचन्दनेन विशेषतो जापः। ॐ श्राः हुँ इति मुखाधिष्ठानं कार्य्यम्।

त्रय मन्त्री स्त्रीपुरुषो वशीकर्त्तुकामः शुक्तप्रतिपदमारस्य चिसन्थमयुतमेकं प्रतिदिनं भगवतीमूर्त्तिमवलस्य
रक्तवस्त्रं परिधाय प्राष्टत्य गाचं च तदनु स्वहृदि
रिवर्श्यंस्वहृदविस्थितरक्तहोःकारपरिणतरक्तं मष्टदलकमलं
योनिपर्यन्तगतनालं विभावयेत्। तद्दलेषष्ट भ्रमरान्
त्रष्टान्तःस्वरपरिणतानितहृष्टपुष्टकुद्धरक्ताननुक्रमपरिपिठंतान् स्वनासिकापवनप्रेरितानुद्धीयं सब्येतरनासिकाविवरेण निःस्त्य साध्यस्य दक्षिणनासिकाविवरेण
प्रविष्टान् सर्भसमा लूनविशीर्ण त्याऽऽद्याष्टस्वरान्

I ANCBa ॰ मित ॰ ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AC मोच०।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AC ॰मामिति॰ Ba मां नाय॰।

<sup>\*</sup> B omits ततन्तेना॰ ...... प्रवेश्यवेत्। 6 AN omit सापियता।

<sup>6</sup> AC तदवस्थित, N सङ्दवस्थितो, Ba स्व[इ] हविस्थ ।

¹ ANCBa omit •रक्त•।

<sup>8</sup> N •परिचि•

<sup>&</sup>quot; Ba उद्दोरय।

<sup>10</sup> B • सम ।

<sup>11</sup> ANCBa • विस्तीर्क ।

कि चिद्रतान् पचयुतान् विचूषं येत् इति पश्येद योगी। पश्चादाकर्णपृरितर्क्तोत्पसकस्त्रिकाशरेग दृष्टमुष्टियतो मन्त्री किञ्जलां 'प्रतिवेधयेत्। ततस्ते अमराः खसमयेन चोदिता वामनासिकाविवरेण निःसृत्य एकैकं स्वरं यहीत्वा योगिनो दक्षिण नासाविवरेण प्रविष्टा इति स्वहृदि खपरंज्ञानेनैकीभावं कुर्यात्। पश्चात् उत्पंक्षेन गले बद्धा योनिमङ्गुश्रेन तु पौडितां शरजालै विचिन्त्य वशमानयेत्। त्रज्ञातच<sup>र</sup>कारूढां साध्यांमानयेत् मन्त्ररूपेण साधकः—

सदानन्दो जपेन्मन्त्रं सोपदेशं सुनिर्णयः।

🖐 कुरुकुक्षे हीः अमुकीं मे वशमानय खादा। समस्तं चैतदइर्दिशं कुर्यात्। ततः सा विद्वलीभृता सतीं श्रागच्छति मन्त्रचोदिता।

मुक्तकेशी विवस्ता वा चानक्रविवशातुरा। तां प्राप्य स्वेष्टयोगेन पूजयेद् बुद्धमग्डलम्॥ विपुला सिश्विन केनापि विद्यन्यते।

॥ इति उड्डिंयानविनिर्गतकुरुकुक्षासाधनम्। ॥

<sup>1</sup> AC विभाव», Ba विभूष»।

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> Ba प्रविवेश्वयेत्।

<sup>3</sup> A ei

<sup>\*</sup> B ०नासिका०।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ba • चानसेकी • ।

<sup>6</sup> ACBa कुत्रदां।

AB eres

<sup>8</sup> B omits.

Ba after 1 10 B adds & fata: after Colophon.

180.

कुरुकुक्षां नमस्त्रत्य बालानां बुडिट्डये। गुरुपादप्रसादेन कथ्यते भावनाक्रमः॥

प्रथमं मन्त्रिणा सर्व्यसत्त्वानात्मानं च सर्व्वदः खेभ्यो विमोक्तकामेन प्रभातसन्थायामुत्याय 'मुखप्रशालनादिकं क्रत्वा मनोऽनुकूले स्थाने सुखासने चोपविश्य सर्व्वचिन्ता-पराङ्मखेन वितत्त्वमन्त्रेण स्थानात्मयोगरक्षां क्रत्वा स्वहृद्ये मुभग्रणाङ्गमण्डलं भावयेत्। तदुपरि निजनीजं स्फुरद्र-श्मिकं तै रश्मिभिर्धर्मधातौ भगवतौमाक्तव्य पुरतः संस्थाप्य नानाविधविचिचसुगन्धिपृजाभिः सम्पूज्य वन्दनादिकं विधाय समापयित्वा पुर्ण्यं परिणाम्य प्रणिधानं विद्धीतं। ैपञ्चात् ॐ ग्रुन्यताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहमित्यनेन मन्त्रेण यून्यतां विभाव्य चितत्त्वेनाधिष्ठाय पुनरात्मान-माकाभे 'चित्रसिखतिमव प्रभास्वररूपं चिन्तयेत्। तद-नन्तरं स्वहदये शुभ्रचन्द्रमग्डलं तद्परि ही कारबीज-जनितेन्दीवरं तदुपरि ऋसताङ्गमण्डलमूई स्थितबीजा-धिष्ठितं स्पुरणसं इरणं कत्वा चितत्त्वमन्त्रेणात्मानं भगवती-मश्रद्धचोत्पनामृतकुण्डीं सव्यावसव्यपाणिभ्यां चिनेचां पद्मध्क्प्रमुखैः सर्व्वतथागतैः वौणादिषोडश्रदेवी-भिर्मिषिक्तां ऋमिताभविराजितनानापुष्योपशोभितजटा-मुकुटां श्रृङ्गारादिरसोपेतां किञ्चित्सव्यपाणिपञ्चवस्थाद्य-स्वमासोकमानां श्रीराम्भोधिश्वेतवर्णाङ्गस्थामस्ताङ्गो-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A प्रमुख<sub>ा</sub>

Ba omits.

ABa omit.

ACBa • धेव्।

<sup>\*</sup> Ba ( 170 )

परि सत्त्वपर्थेङ्कासनस्यां कङ्कणकेयूरकुण्डलनूपुरमुक्ता-हारदिव्यवस्त्रादिविभूषितां नीलानन्तवद्यकेशों पीयुष-वर्णवासुनिकतचारां रक्ततस्रकत्तवर्णोयकुण्डलां दूर्वा-ग्र्या**मक्कीटक**कतयज्ञीपवीतां शुक्षपद्मनागेन्द्रकत हारां मृणासवर्णमद्यापद्मकृतनृपुरां पौतशङ्खपासकतकङ्कणां धूमाभवत्कुं खिकक्षतकेयूरां शुभंवर्णां सवदस्तविग्रहां करुणाई चित्तां भावयेत्। तदनन्तरं खह्नदये विधु-मग्डकोपरि पूर्ववीजं स्फ्रुरद्रियमं विभाव्य तद्रियमिः सर्व्यसचान् भगवतीरूपं निष्पाद्यानीय ॐ जः हुँ वँ होः इत्यनेन मन्त्रेण सीरोदकमिव एकलोसीक्रत्य स्वप्ररीरे प्रवेश्य पूर्व्वार्चितभगवतीं च चित्त्वेन शुक्ररक्तरुष्णेन मन्तोष्य इढीक्तत्य भिरःकाछहृदि मुद्रयेत्। तदनु हृदीज-स्फारितरक्मिभिः सुखावतीसद्वादि लोकधातुस्थान् ऋमित-नाथप्रमुखान् सर्व्वतथागतान् वीणादिषोडणदेवीसमन्व-तान् पञ्चतथागतात्मकपञ्चाम्रतकपूरकुङ्गमकस्तूरिसुगन्धं-परिपृरितग्रहीतकाणान् आनीयाभिषेकं ग्रह्णीयात् गायां पाठपूर्व्वकम्। तचेयं गाया-

> 'बोधिवजेण बुद्धानां यथा दत्तो महामहः। ममापि चाणनार्थाय खवजादां ददाहि मे ॥

<sup>&#</sup>x27; A omits रहातस्वषः.... • हातस्याः। ' N • डोरां।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ACBa • माध्यकु • ।

<sup>\*</sup> A सूत्र ।

ABa outle i

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A ॰मचादि॰ ।

¹ ANC गन्धि॰ ।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A पठेत् पूर्वकं, Ba पठेत्।

<sup>&#</sup>x27;Instead of this Sloka Ba reads बोधिवचेन बुडा

मिषेकं 'महावजं चैधातुकनमक्ततः, यहामि सर्व्वबुद्धानां चिगुद्धाखयसम्भवम् ॥ यथा हि जातमाचेण सापिताः सर्व्वतवागताः । तथाहं सापयिष्यामि गुद्धं दिव्येन वारिणा ॥

श्रभिषिञ्चन्तु माममितनायप्रमुखाः सर्व्वतयागता वीशादिषोडशदेवीसमन्विताः। ॐ सर्व्वतवागताभिषेत-समयत्रिये त्राः हुँ इत्यनेन तेऽप्यभिषिञ्च मुकुटे प्रविष्टा अमिताभश्च शिर्सि स्थितो नायकत्वेन-अभि-वेकग्रहण्म् । तदनु खनाभौ कमलखेन्दौ कर्श्वस्थितमग्नि-बीजारूढं सान्तमिन्दुबिन्दुनादचतुर्थस्वरयुतं श्रालकालि-स्पुरन्तं सुधामयं शुम्रं दीपात् प्रदीपमिव देदीप्यमानं सुखदारेण निश्चार्य सर्व्वमिणमन्त्रीषधीनां प्रभावं काटिति यहीत्वा नाभिद्वारेख नादे प्रवेशयेत्। पुनः पुनर्योगी ंखरूपस्मृतियुक्तः कुमारीकर्त्तितस्त्रवेश नवग्रं अला एक पञ्चा शत्स्फाटिकगुलिकयाऽस्रसूचं विधाय पच अविन (?) वा मध्यमाङ्गुष्टाभ्यां ग्रहीत्वा शान्तिके एकाधिकशतकेन कोधाङ्गुष्टाभ्यां चिसन्थं चतुःसन्थं वा चिरं विभाव्य भानाकर्षग्योगतः तमेव मन्त्राक्षरं जयेत्। दृढिचित्तन पूर्व्वसेवाञ्चतस्रः प्रतिदिनायुतजापेन निमग्रमानसः सार्डमासदयेन कविभेवति, विषनार्शं कुरुते। मन्दपुख्योऽपि चिसप्तलक्षजापेन चिसप्ताभिमन्त्रितां **कठिनीं इस्तं वा** विसप्ताभिमन्वितं यस इस्ते मस्तके [वा] दौयते स मूर्खोऽपि

> ANC বিখ্য নির্দ্ন । A स्थ इस्क्री । ACBa মন্ত্র .

<sup>ै</sup> AC •समश्रिवे

<sup>\*</sup> A खर • |

<sup>6</sup> AC • \*\*\*\* | 1

सन कविभेवति। पर्षदनभिभवनीयो वादी च भवति मञ्जूत्रीसमप्रभः। श्रश्रुतान्यपि सर्व्वशास्त्राणि चिन्तयति। इदं वा मन्त्रं गुरूपदेशती जन्नव्यं प्रज्ञाष्टबये- 🦈 कुरुकुक्षे हीः वद 'वद 'वाग्वादिनि स्वाहा। सप्ताक्षरमन्त्रो प्रसर्वक्ष-होमाक्तविधानयुक्तविमधुराक्तगुक्तपुष्पाशीति-जापेन सइसडोमेन नागकन्यां मपि आकर्षयति, अप्रार्थितदिव्य-मानुषीं च सभते। नाश्रय्धं सिडमेतत्। श्रचिन्यो भगवान् बुडः, बुडधर्मा ऋष्यचिन्याः, ऋचिन्या बुडसिड्यः, श्रचिन्यो हि मणिमन्त्रीषधीनां प्रभाव इति। पूर्व्ववत् कुमारीकर्त्तितसूचेण क्षतपोषधतन्त्रवायेण(य)ः चिचकरेण च पट्टं विधाय चिष्कालमग्रीक्षत्यु सुगन्धिपुर्धीरभ्यर्ची साइकारो मन्त्रो जप्तव्यो मैचिचत्तेन। स्यानसिडीइत्य-विचिकित्साखयसंशययुक्तत्यान्यचित्तत्य मन्दस्य रुथैवेत्याइ सर्व्वविदितवचनात्। एते स्यानादयश्चित्तस्यागु नियद्वाय यक्षतः परिवर्ज्जनीयाः। दशाक्षरतारामन्त्रयः जप्तयोऽनेन कुरकुक्षायोगेन सर्व्वविद्योपंशान्तये सच्चानां ताराकुर्कुक्षयारभदात्।

### प्रज्ञाविधिः

यश्वाभिधानपत्राणि शटीं यष्टिमधु तथा।
बाह्मीं [त्र] मागधीं त्रैव सस्तीद्रां भस्रयेत् सती॥
अस्यायमुपदेशः— सप्तास्र्यमन्त्रेण सप्तवारानभिमन्त्र्य
भैषज्यमस्तमयं निष्पाद्य श्वात्मानं भगवतीरूपमालस्य

<sup>1</sup> A बवद !

¹ ABa वाखा•।

Ba Henro I

<sup>\*</sup> A नामाञ्चाना N नामाञ्चना ।

<sup>!</sup> AC • चिन्तिया, Ba • चिनाया ।

AC . fame )

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A भगङ्गातिः।

पटादिगतां भगवतीमवतार्थ्याभ्यर्च नल्ये भक्तयेत्। शयनकाले च पोटुलिकां कत्वा मुखे प्रक्षिप्य सुप्यात्। एतेन महाप्राची भवति। ॐ कुरुकुक्के स्वाहेति—

प्रज्ञातन्त्रविधिः।

घृतं तगरमूलं च चक्राङ्कितं तथैव च। दंष्ट्राघातप्रलेपेन ंपानेन च इरेट् विषम्॥

## विषतन्त्रम्।

पूर्वोदितिच ह्वीजर स्तवर्णपरिणतां भगवतीं करणाईचित्तपर्यन्तां विभाव्य खहृदि र सचन्द्रोपि विद्याण चिकास्यं
ॐ कुरुकुले खाहेति सप्तवीजस्पुर द्रंग्निभिर्भगवतीं
ज्ञानसत्त्वरूपामानीय सुखदारेण पूर्व्वाक्तमन्त्रेण पूर्व्ववत्
प्रवेश्य एकलो ली कत्य सर्व्वं चितत्त्वादिकं कत्वा हृदीजर्ग्निभिराक्षष्टां साध्याम स्रस्त्रचपा ग्रेन बद्धाऽऽनीय पादतचे निपात्य मुक्तकेशां विद्वलां स्तामिव दृष्ट्वा तेनैवास्यस्वपाग्रेन कता क्रुग्रेन महासुखदारेण श्रवधूतीर न्थ्रेण
साध्यस्य भगदारेण विज्ञानमाक्षय रक्तवन्दनेन प्रवाचिन
वा पित्रंशितगुणा स्रस्त्रचेणाना मिका क्रुष्ट स्वीतेन संरक्तचित्तेन सप्तास्र सन्तं जपेत्। पूर्व्ववत् रक्तद्वीःकारं पुनः
कमलिक खल्ल क्षिके दृष्ट्यम्।

### वश्यविधिः।

¹ AC योक्ग∘ ।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC सङ्काषाः ।

<sup>&</sup>lt;sup>ь</sup> Ва **मुख**ः।

<sup>·</sup> AC स्त्रचेगा।

<sup>&</sup>quot; AC ग्रुड**ः** ।

<sup>&</sup>lt;sup>।।</sup> Ba. ∘स्का।

A omits.

<sup>\*</sup> ACBa o समस्यार •

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AC add विश्वतं गर्ना।

<sup>&#</sup>x27; AC add अक्षस्त्रभगाधेन।

<sup>10</sup> A वा प्रवा॰, N वा नवा॰

पुनर्पि प्रमदां वशौकर्त्तका नेनाशोकाष्ट्रग्यां अशोकदक्षतले गत्वा रक्ताम्बरं परिधाय एकाप्रचित्तेन अतीवोत्किष्ठिताश्यो भूत्वा कुरुकुक्षायोगं विधाय मदन फलं
भक्षयित्वा कार्माचिका(?)रसेन तिलकं [परिधाय]
वश्यान्रक्तिचित्तेन मन्त्रं जप्तत्यम्। तचायं मन्त्रः— ॐ
दृष्टीः अमुकौं मे वश्यमानय खाद्या। सप्ताश्चरमन्त्रेण वा
खाद्यान्तेन वा नाम प्रविद्भ्य मन्त्रं जपेत्। देवतान्
वशंकरोति किं पुनः शुद्रमानवान्। महाकाकोऽपि वशौकतो द्यारीत्या मद्यायशिख्या अनेन कुरुकुक्षामन्त्रेणेति—

वश्यविधिः।

जारी चएडालिका चैव सेहमझी स्वयुक्तकम्।
स्तायोदरकीटाश्च वश्यं कुर्व्वन्ति भक्षणे॥
स्तस्य नेचं हृद्यं च लोलं
"ललाटमांसं च तथैव नासिकाम्"।
संयद्य पिष्टा च विपच्य तैले
पृष्ये च च्छसे वशकं जनस्य॥
वश्यतन्त्रविधः।

ॐ कुरुकुत्ते सर्व्यदृष्टान् नाशय नाशय कीलय कीलय भन्त्रय भन्त्रय मईय ध्वंसय ध्वंसय श्रपसारय श्रप-सार्य श्रभिमतं ने कुरु शान्तिं ने कुरु पृष्टिं ने कुरु सर्व्व-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ba •मेगमरः•।

<sup>3</sup> ACBa किरकां।

<sup>·</sup> ANC 🖈 i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N वश्रीसवतु ।

<sup>&#</sup>x27; AC • मसे ।

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> A •गालप् ।

² Ba. ०कलइटं।

**<sup>&#</sup>x27; AN**C वन्द्या०।

<sup>°</sup>N •की।

<sup>8</sup> AN omit.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> N मांचं only.

<sup>12</sup> AC प्रव्ये।

<sup>47</sup> 

मत्त्वान् वश्यान् मे कुरु स्वाद्या ॐ हीँ औँ हुँ हैं हाँ हाः अनेन मन्त्रेष वाख्यिमग्डलोपरि 'मग्डलस्थपद्म-भाजने भक्तादिकमसृतमयं पार्दसहशं हृष्ट्वा च्यक्षंरेखाधि-ष्ठाय भगवत्यै सर्व्वभूतेभ्यो दौयते । अ मुरित्यनेन सर्व-पुजादिकं विसर्ज्ञियेत्। एतेन महाविष्रशान्तिर्भवति।

बिचिधिः ।

ंश्रय होमकुएडविधिं वस्ये---

शान्तिके शान्तिचित्ते पृष्टिके पृष्टिचेतसा । वश्ये चोत्करुचित्तेन उद्दिग्नेन तु मार्गो॥ शान्तिके मण्डला कारं वाख्वाकारं तु पौष्टिके। वर्ध्य चार्डचन्द्राखं खधातुरिव मार्गे॥ इस्ता<sup>™</sup>यामं भवेच्छान्तौ हिइस्तौ पौष्टिके ततः। यथा वस्ये तथाऽऽक्षष्टी मार्गे विंशत्यङ्गुसम्॥ इस्ताई च भवेच्छान्ती इस्तमाचं तु पौष्टिके। दिपञ्च मारगेऽङ्ग्छं यथाऽऽङ्गष्टी "तु वश्यके॥ प्रति पत्स शान्तिकं होमं पौर्यामास्यां तु पौष्टिकम्। ं श्रभिचारं चतुईग्र्यां श्रष्टम्यां वश्यक्रमीिए॥

इति। ऋपरे-

ततस्तु [वि]सिखेत् मन्त्रं श्रोमकुएड "प्रमाखतः। शान्तिकं वर्त्तसं कार्यं इस्तमाचं तु सूचयेत्॥

<sup>&#</sup>x27;N की'। 'A omits. '8 NC 📆। 'N हाः। <sup>6</sup> A होः। <sup>6</sup> N विसखन ।

¹ ANCBa ॰ दाज्ञ । ³ बाय...वक्षे only in Ba. ¹ Ba मग्डा । ¹ ACBa • यासं।

<sup>\*</sup> Ва **ни**я 10 1

<sup>11</sup> AC तथा वक्सं, NBa तथा वक्से।

<sup>12</sup> AC ॰ पद्य ॰ , Ba ॰ पत्ते । 18 AC ॰ कुखन ॰ ।

अर्धे इस्तं खनेद् भूमी श्वेतरक्तं तु दापयेत्। पार्श्वयोत्त समालिख चनाकारं समन्ततः॥ पौष्टिकं तु दिइस्तकं एकइस्तं ततः खनेत्। चतुरसं समं तेन बेखं च पौतगैरिकः॥ श्रभिचारकं चिकोणं तु विंग्रत्यक्रुसविस्तरम्। खनित्वा विंशंत्य हैं च ज्वासामासाकुसं सिखेत्। ऋर्डचन्द्रं समालेखं वश्याकर्षं गयोस्तया। होमकुण्डं समुहिष्टं दिशो भागं विनिर्हिशेत्॥ उत्तराभिमुखो भूत्वा मन्त्री श्रान्तिकमार्भेत्। पौष्टिकं तु सदा 'पूर्व्वे ऋभिचारं तु दक्षिणे॥ पश्चिमें तु सदा प्रोक्तं त्राकर्षीचाटनादिकम्। त्रभिचारं सदा कृष्णं पञ्चरक्रेन वश्ययोः॥ तिसतर्ड्सशीरेण एतेन मधुना सह। पञ्चासतेन(त) युक्तेन शान्तिकं पौष्टिकं मतम्॥ समिधानि च सर्व्वाणि श्रीरृष्टश्रसुगन्धयोः। भक्क्यं नानाविधं दद्यात् बिलं वा सार्व्वभौतिकम् ॥ श्रान्तिकं शरत्का ले तु हेमन्ते पौष्टिकं तथा। श्रीषोऽभिचारकार्माणि कुर्यात् सर्व्वाणि साधकः॥ प्रदोषे शान्तिकां प्रोक्तां प्रत्यूषे पौष्टिकां तथा। मध्याक्टे ऋईराचे वा प्रकुर्यादिभिचारकम्॥ न हिं होमकर्माणः सङ्खां ये चैव वदन्ति च। ते श्राचार्या महाशान्ता बुद्धशासनसमाताः॥

AC SE

<sup>\*</sup> AC • इस्ते. Ba • इस्ते।

<sup>\*</sup> ANC समने च ।

<sup>•</sup> Ba • भावा • ।

Ba outer .

AC पूर्वे ।

ANC ेमेन। ' ACBa डलिं। ' Ba नाइं।

# रागचेतसस्त्वन्धे [च] द्वेषिणः परद्रुषकाः। गर्व्विता मोद्दयुक्तास्ते वर्ज्जिता बुद्दशासने ॥ इति होमकुग्डविधिः।

'त्र्रन्यश्च कासदृष्टो यस्तु कामेन<sup>े</sup> गुरूपदेशतः का<del>सं</del> ज्ञात्वा त्रात्मानं प्रेष'नागरूपं ध्यात्वा सितवर्णं स्वह्न'दष्ट-दसक्तमसोपरि प्रज्ञामग्डलस्यप्रज्ञाबीजं महासुखासृतं पिबन्तं चक्षभ्यां निश्वार्य साध्यं शिरश्रक्षमुंखहस्तगृद्ध-पादपर्थनं अवन्तं एकायहढिचित्तेन ध्यातव्यम्। नोचे द्वा पोषधयक्तां अनामिकां पृर्व्वोक्तमग्डलबीजस्यां सुसांध्वी-क्रत्य बीजयुक्तेन घण्टाधः स्पृशेत्। खगुडं दस्वा तर्ज्ञनिकया वा जीवस्थया वस्त्रेणाच्छाच नोचेदना इतेन पूर्व्योक्तस्थानेषु स्पृशेत्। पूर्व्वपोषधं दातव्यं नोचेत् श्रश्मिगडसस्यं अवन्तं ध्यातव्यम्। सुर्घोषटङ्कन मधुना पानं दातव्यम्। ऋङ्ग-न्यासं इस्तेन सदा कर्त्तव्यम्। चितत्त्वेन दष्टं मोक्षितव्यं एतेनोत्तिष्ठेन सन्देहः। पुनः फणीन्द्रेण गले बद्धा दष्टं चच्च पौडितं खं नौयमानं खगेन्द्रेण खं प्रविष्टं निर्विधं भवेत्। अपसरत् सतारकाचन्द्रादधो ध्यातं जलाविल-कपालिकमिव नत्य(न्ती)मिर्व्विषं भवति नान्यथा। दृष्टं गोविन्दमिव दष्टं सुप्तमनन्तभोगोपरि ह्यौराम्भोधिपयः-स्नातं निर्विषं भवति नान्यथा।

¹ A सिद्धै ः ।

 $<sup>^{\</sup>circ}$  Ba omits the concluding portion from here.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AC कायेन।

<sup>\*</sup> A ৹হায় ০ ৷

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AC ०इये ऋ०।

<sup>°</sup> N •द्याबोपध•।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A • ध्वाह्मत्व, N • ध्वाह्मत्व। AN सवघोषटक्रनः।

A ago

त्रसातीतं च शान्तं स्तोभनं कुरुते परम्।
युक्तं विषद्दं जेयं पीतं स्तम्भकरं पुनः॥
[संक्रामणं च रक्तेन] कृष्णेन चालनं मतम्।
चतुर्भुजं यथायोगं चतुर्बीजसमन्वितम्।
स्तमनो बाटनं न्यासं स्तोभनं कुरुते ध्रुवम्॥

परस्तभाने एयोक्तव्यः किन्तु स्तोभनं चालनं कर्तव्य-मानान्वितं प्रिण्धानं यो रुणिंड स्वहस्ताभ्यां मुखाछि-कर्णनासिकां स गुरूपदेशतो हंसोचारणेन विषं हन्ति। मुख्या विषमाक्षय संक्रामयेन सन्देहः। स्वविरेचकयोगत-स्तस्त्वं व्योषभक्षणांद् विषं नश्यति। समुद्रजसौवीरं पान-योगाच विषं हन्ति। चक्राङ्कितं श्वेतफणिनं पुनर्नरैं-र्निःशङ्कं थ्रियंते (फणी)—

> गुहो सिद्धी चन्द्रो सुजो एक येसां सापुड। `रुठेझ कार्च कि करइ सो बापुड॥<sup>''</sup>

> > ॥ शुक्ककुरकुद्धासाधनं समाप्तम्॥

' A तीरं।

' N र्भूतं। 'A पुनर्द्धे।

<sup>6</sup> N मिडो

<sup>3</sup> AC प्रहेस (

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC ॰माखा ।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC प्रिय० ।

<sup>े</sup> С एकड्यांसां।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> C कालि।

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> क्टाया-

गुष्टः सिष्ठश्वन्तः सूर्य एको येषां सपीः (१ सम्मापः बद्धः कालः कि करोति स वराकः ॥

181.

नमः कुरुकुद्धार्थे ।

्त्रज्ञिल्लितिविकाशास्त्रोजसङ्काशनेषा-मिनववनलक्ष्मीहारिसर्व्वाङ्गशोभाम् । स्फुटवलयचापस्फूर्जिटिष्टाङ्गशाङ्कां प्रणमत कुरुकुक्षां कामसर्पापइन्वीम् ॥

प्रथमं तावत् भावनादौ पश्चगन्धोपस्तिने विजने पृथिवौ-प्रदेशे हृष्टचेता व्रती सदुविष्टरे चोप'विश्य ततः पश्चात् हृदि रक्तरेफेण स्र्य्यमण्डलं ज्वालामालाकरालिनं ततः स्बह्नद्याद्यस्वरेण चन्द्रमण्डलं ततः सपरं बीजमधी वहि-विभूषितं चतुर्थस्वरभेदितं ततो बीजान्निःसृत्य मरौचि-जालैर्दशदिक्षितान् सर्व्वलोकधातूनवभास्य श्रीकुरु-कुल्लारूपेणावस्थाप्य पुनरागत्य तस्मिन्नेव बीजे प्रविष्टान् मरौचिजालान् विभावयेत्। ततः पश्चादाकाश्रदेशे पुरतः िदरष्टवर्षाकारां ज्वलितपिङ्गोर्श्वमूर्द्वजां पञ्चकपालिशिरो-धरां तार्थ्यामनां वज्जपर्यञ्जनिषसां शुक्तप्रभामग्डलान्वितां षड्भुजां सव्यावसव्यप्रथमकराभ्यां चैलोक्यविजयमुद्रा-दितौयवामद्शिणकराभ्यामभयसितं कुन्दकिका-धरां परिशिष्टभुजदयेनाक्षसूचकमग्**डल्**धरां <sup>क</sup>ंसम्बद्गार्**र**सं विधतीं कनकवलयपूरितवाहुस्रतिकां नवयौवनगर्वितां सितवस्त्रपरिधानां शुक्तकञ्जुकोत्तरीयां सर्व्वाभरणभूषितां पञ्चतथागतमुकुटां हृदि सितोत्पलवर्टके चन्द्रमग्डले तदीजं विन्यस्य विभाव्य च एवमइङ्कारं कुर्यात् ऋइमेव

<sup>1</sup> AC • विस्तरोप • 1

<sup>\*</sup> AC 92510 |

AC ogue 1

<sup>&#</sup>x27; A मधाकारं।

कुरकुक्षा भट्टारिकेति 🗋 ततः खहृदि श्रादिखरमभ्रतचन्द्र-म**र्डलस्थमप्टमं बीजं तस्योद्गवपञ्चोपचार**पूजान्वितो नानाविधदेवौः पूजाअजालविसरैः पूजयेदिति पूजा, पूजियत्वा परमकारियको योगी भक्तिनम् कायवाक्-चित्तेन वन्दयेदिति वन्दना, वन्दयित्वा च पापदेशना-'पुर्**यानुमोदनादिकं कुरुते। य**त् कृतं मया पापकं कर्म्श कारितमनुमोदितं तद्यं भगवत्याः प्रत्यक्षतो देशितं सर्व्वमिति। तद्नु बोधिचित्तं विभक्ति। भवसागरे पतितान सत्त्वान् तेषामुद्धरणं कर्त्तुं चित्तवज्ञं श्रेष्ठं करोम्यइं इति बोधिचित्तोत्पादः। ततः पश्चात् चतुर्ब्रह्मविहारान् तान् भावयेत्। तदनु सर्व्वभावान् विचार्य्य प्राञ्चतकायपरि-त्यागाय स्वभावशुडमन्त्रमामुखीकुर्व्वन् श्रन्यतां वैलोक्या-तिमकां विभाव्य मन्त्रेणानेन खचित्तमधितिष्ठेत्— ॐ **श्रन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहम्। पश्चात् पूर्व्वाहितप्र**णि-धानबसात् सन्वार्थमभिवीश्रमाणो मन्त्री दिव्यकाय-मुत्पाद्येत्। मन्त्रन्यासक्रमेण दिव्यकायस्चना। तदन्वा-काणदेशे'sष्टमं बीजं तेन निष्यत्वं पुग्डरीकं विकसितं तस्योपर्यष्टमं बीजमर्जेन्दुबिन्दुभूषितमधः षष्ठस्वरभेदिनं तत्परिशातं विश्ववज्ञं तेन वज्जमयी भूमि वज्जवितानं वजपाकारं च चिन्तयेत्। ततो मध्ये एकाराक्षति दिव्यं भर्मोदयज्ञानं गुक्कं विभावयेत्। तन्मध्ये गुक्कमष्टमं बीज-मधी विहिषिभूषितं मूर्डनि चतुर्थस्वरभेदितं सविमर्ग

AC omit ॰पुष्णानुमोदना॰।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A तद्यम, C तद्ये।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AC omit.

<sup>\*</sup> N • ज्ञामं, C • व्यक्षमं।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> N ॰पर्योक्त ।

<sup>6</sup> AC omit.

¹ AN •मधे।

त्रस्योद्भवशुक्ताष्टदलकमलं तस्योपरि किञ्जल्के सप्तमं बीजं तस्योद्भवं सूर्यं तस्योपर्याद्यस्वरसम्भूतं चन्द्रसूर्यं ऋशीत्यनु-व्यञ्जनैर्व्याञ्जतं चन्द्रमा दर्शात्मकं दाचिंशस्रस्ण्विभू-णितं ऋ**नयोर्म्**भध्ये शुक्षतदीजप**रिणतशुक्षोत्पस्वकाियां** स्वचित्तं प्रविष्टं चिन्तयेत् । पश्चात् चन्द्रासनरवीन्द्चित्तै-रेकौभृतं द्रवमिवात्मानं विभाव्य ततः पूर्व्वमुक्तकुत्वा-रूपमात्मानं विभावयेत्। ततो विभाव्य खहृदि रेफेण स्र<sup>क्षे</sup> विभाव्य तन्नामी **बीजं पुनरपि भावयेत्। तदुद्भव** रिकासिर कथामिताभनायमानीय गुच्चेतराभिः पूजािभः तं सम्पृज्य चाभिषेकं याचयेत्। तचैषा याचना, त्र्राभ-पिञ्चन्तु माममिताभनाथ इति । ततस्तेनामिताभनाथेन पञ्चासतपृर्णान् स्वहृद्यात् स्फारितान् विभावयेत्। ततस्तैः पञ्चास्तपूर्णकस्त्रीः संस्नापयेद् भग-वर्नामति। ततस्तान् कल्यान् खहृदि प्रविष्टान् चिन्तयेत्। ततो विन्यस्य मूर्ध्वामिताभनायं चिन्तयेदिति। तत-स्त्रिसन्धं भावनां विभाव्य न्यामं क्रत्वा मन्त्रं जपेत्। न्यास-मन्त्रस्योद्याः पष्टस्य तृतीयबीजमर्ज्वेन्दुबिन्दुभूषितमधः पञ्चस्वरभेदितं सानादृद्धे शिखरभागपर्थन्तं न्यसेत्, शुक्त-माचलग्सभूतमर्जेन्द्विभूषितं न्यमेत् कर्छे, रत्तं वृतीयस्य तृतीयं बीजमईन्द्विसृपितं अधी वह्निविसूपितं चतुर्थ-खर्भेदितं समित् नाथ्यधीविस्तपर्यन्तं, पौतं प्रथमस्य दितीयं बीजसहीन्द्विभूषितं न्यसेत् पादद्वयंपर्यन्तं, इरितं पृथिव्यमेजीवायुराका शय पञ्चमं हिं ज व ग क म ज स ज इ वं होः खँगं शिरसि च हृदये मूर्द्धि नाभी च कारहे कला

न्यासं इरित विषं कास्त्रतादिसभावम्। त्रयातो मुल-मन्त्रस्थोद्वारः -- श्रादौ वर्णेश्वरं दत्ता ततः पञ्चमस्य पञ्चमम्, सप्तमस्य पञ्चमं चान्ते तिहन्दृहयभूषितस्, ततः प्रथमस्य प्रथमं बीजं पञ्चमस्वरभेदितम्, वष्ठस्य दितीयं बीजं पञ्चमखर्भेदितम्, पुनः प्रथमख प्रथमं बीजं पञ्चम-स्वरभेदितम्, षष्ठस्य तृतीयं बीजं [पुनः षष्ठस्य तृतीयं बीजं] तत् प्रयमिकादभे न विभूषितम्, सप्तमस्य चतुर्थं बीजं त्रधो वहिवभूषितं मूर्ज्जि चतुर्थस्वरभेदितं क्रत्वा अन्ते सविसर्गकम्--

नमश्चान्ते पुनर्दत्वा वौषडन्तं तु योजयेत्। स्वाहा चैव पुनश्चान्ते एवं सर्व्वच कारयेत्॥ एतैः पञ्चदशभिबी जैमें न्त्रमक्षरसङ्ख्या। जपेल्लष्टं होमयेइशांश्रकेन कुसुमादिकाः॥ सच्चे प्राणप्रवेशेन सर्विश्रशिंगतैर्बन्धनम्ं। मव्ये वामे च कत्वा प्राणवन्धं कुर्य्याद् जापं सदा मन्त्री॥

स्फटिकमुक्ताफलेनाक्षस्त्रचकेणाष्टीत्तर्भतेन गुलिकाः ह्यचैर्यययत्। प्राणनिर्गमकाचे न चालये द् गुलिकाम्— प्राणावेशे जपेनान्त्रं यदौच्छेत् सिद्धिमात्मनः।

🕉 म्रः कुरुकुक्ते हीः नमो वीषट् स्वाहा— देव्या ह्मदयमन्त्रः। ॐ श्वेते हुँ फट् शिरः, ॐ श्वेतजिटिनि, स्वाचा त्रिस्ता, ॐ रह्मामिताभपद्म[सम्भ]वायेति कवचम् ॐ (चक्षु)समन्तचक्षुविशोधने स्वाहा नेचम्, ॐ भयनाश्रनि

² AC repeat वष्ठस्य.....०भेदितम् ।

AC repeat.

<sup>े</sup> C बन्दर्ग। 'AC सूत्रं यः।

चासनि' चास चास' चासय चासय' सर्व्यनागयसभूतान मृटि तटि वैतर्डि श्वेते श्वेतजटिनि हुँ हुँ फर फर् खाडा अस्त्रम्। मुक्ताफलाश्रस्त्रचेण मन्त्रजापः। पञ्चास्तरं भक्षं शोधियत्वा मन्त्रितं ॐ ऋाः हुँ इति च्यक्षरेख। चितच्चैस्तद्धिष्ठानम्, ऋधिष्ठानात् मन्त्रसिन्निरित ।

स्बहृदि त्रादिस्वरं ध्यात्वा कपास्त्रवयोपरि पद्मभाग्डं तमध्ये पञ्चबीजानि ततो बीजानिःसृत्य पुन्नीरमलयं गत्वा पुनर्जालन्धरं यावत् ततो जालन्धरगतान् तथा-गतान् बोधयेत्। तान् सर्व्वानेकीभूतान् द्रुतं चन्द्रमग्डल-रूपं पश्येदसृतम्, घण्टिकारन्ध्रमा गैण स्वदसृतं स्कन्ध-धात्वायतनानि प्रौणयेत्। प्रौणयित्वा तत्याचे च तिष्ठति। तच घण्टिकोपरि इँकारमध्ये मुखविख मिनतं तचोपरि ॐकारं पश्चेत्। ततः खहृत्यग्रभाग्डे ज्ञानामृतं खच्छम्, ततो यँकारपरिणतं वायुमण्डलं ध्वजाङ्कं धन्वाभं नीलम्, तचोपरि रेफेणाग्रिमण्डलं चिकोणाकारं ज्वालाक्दितम्, दीप्यमानां गुते जसा तस्योपरि नाभ्य जं गुक्तमष्टपचसंयुक्तं सक्तिकं मनासं मेद्रगतपर्यन्तं चिन्तयेत्। तन्मध्ये हीःकारं ज्वालामालाकुलं सुदीप्तं तत्परिणतां कुरुकुक्षां भगवतीं ज्ञानामृतेन सन्तर्पयेत्। पञ्चतथागतैर्धिष्ठितां तां विभावयेत्। एतज्ज्ञानामृतवर्षिणौं ध्यात्वा सर्व्ववारं विषाभिभूतानां योजयेत् मन्त्रवित् सदा।

b A वैश्टि।

4 AC भति ।

<sup>2</sup> AC त्रासे चासे ।

<sup>·</sup> AC omit.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC भामय स्नामय ।

<sup>1</sup> AN OWNER !

one we is omitted in AC.

<sup>·</sup> AC मेहः।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> C • वि**ड**• ।

त्रथ मन्त्री विषमपहन्तुकामः गुक्कप्रतिपदमारभ्य त्रिसम्या'यामयुतमेकेकमेवं प्रतिदिनं भगवतीमूर्ति-मवलम्य गुक्कवस्त्रं परिधाय प्रावत्य च गाचं तदनु स्वहृदि चन्द्रस्यगुक्कहीःकारपरिगतमष्टदलकमलं योनि-पर्यन्तगतनालं विभावयेत्। तहलेषष्ट स्रमरान् ऋष्ट-स्वरपरिगतान् हृष्टतुष्टपुष्टं कष्णरक्ताननुक्रमपिठं तान् स्वनासिकापवने प्रेरितान् उड्डीय स्वनासिकासय्येतरेण निःसत्य साध्यस्य विषातुरस्य दक्षिणनासिकाविवरेण प्रविष्टान् सर्भसमालूनविश्रीर्णतया निर्व्वषीक्तत्य ऋषा-चस्वरान् किञ्चत् गुक्कान् पचयुतान् विचूपंयेत्। इति विचन्य विषातुरस्य दक्षिणनासापुटविवरेण निःस्ता इति चिन्तयन् योगी पञ्चादक्षमालाभिधातं कमण्डलु-जलाभिषेचनं क्रता विषात्त्रमुत्यापयित।

कालचयं विभावी त्यात् तार्ध्यचूडामिणः स्वयम् ।
च्रलातचकरूपेण मन्त्ररूपेण साधकः ।
सदानन्दो जपेद् योगी सोपदेशः सुनिर्णयम् ॥
च्रनन्तादिकुलिकान्तान् नागान् न्यसेत् सर्व्वेषु स्थानेषु —
च्रश्चराणां पुरा न्यासं स्वराणां च विशेषतः ।
तत्पश्चादनन्तकुलिकौ केश्रवन्धनस्थितौ ॥
चेमाभस्तश्चकः कर्णभूषाद्यतोद्यमः श्चिरः ।
मणिवन्धे महापद्मस्तप्तचामौकरप्रभः ॥

<sup>1</sup> A सन्धाः ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C omits.

AC omit • प्रदर

<sup>\*</sup> C •परिपठि•।

ACBa विभूषः।

<sup>6</sup> ANC omit.

यज्ञोपवीतिकिषया स्थितः कर्कोटकः सितः। वासुकिर्मेखकायां तु रक्तपद्मामलयुतिः॥ कृन्दवन्धृकसङ्गाणौ पद्मणङ्कौ च पादयोः। ईडग्रीराभर्णेष्णेर्भृषितो मन्त्रवित् सदा॥

कुरुकुद्धारू पर्मास्थानः गरुडोपरि समासीनः साध्येत् सचराचरं एक्सनेनानुक्रमेण्।

> साधको भावितातमा त्यात् तास्येचूडामणिः स्वयम्। तवस्ययः जपेन्यन्वी विसन्यं सुसमाहितः॥

श्रुनेनेव च मन्त्रेण दश्यन्नमर्भपचं के काला भोजयन् मन्त्री हरेद विष्मागरान्। पूर्णकुम्भं दक्षिणावर्त्तप्रह्नं वा स्कविश्तिवारान् परिजय जदकं पाययेत् विषातुरान्। शुक्षं ध्यानं लालाटे विन्दुरूपं निर्विषीकरोति। पौतं ध्यानं स्तर्कानं करोति। र्त्तं ध्यानं नागरूपं विषस्तोभं कुमते। रत्तं ध्यानं विषसंक्षामणं कुमते। हरितं ध्यानं प्रत्युजीयनं कुमते। इति ध्यानविश्रेषः कथितः।

॥ श्रीमकायाजालमहायागतन्त्रात् पोडशसाहसिका-दाकष्टकुरकुकासाधनं समाप्तम् ।

ं क्रतिरियमाचार्ययशैक्षणापादानाम्॥

<sup>ं</sup> *A दश्च*द्यपञ्ज

<sup>\*</sup> AC यापवेत् ।

ANC व्यक्तानाः

<sup>\*</sup> The author's torre is given only in N.

182.

संक्षेपेण तारोद्भवकुरुकुक्षारूपमात्मानं विचिन्य धर्माद्ये साध्यं दृष्ट्वा खहृदयस्थज्ञानरिक्षना तमिभिषिञ्च परिशुद्धं सम्पुटाञ्चिक्तं वशीभूतमारक्तवर्णे ध्यायादिति वश्यविधिः।

श्रथ भगवत्याः कुरुकुल्लायाः साधनं वस्ये। प्रथमं ताव-नमन्त्री सुखासनोपविष्टः पटादिगतां कुरुकुल्लां बृड्डबोधि-सत्त्वांश्च पुरतोऽवल्लस्य मनोमयौं पूजां विधाय प्रणिपत्य चिश्ररणगमनादिकं कुर्यादनेन—

रत्नचयं मे शर्गं सर्वं प्रतिदिशास्यघम् ! अनुमोदे जगत्पुण्यं बुडबोधी दधे मनः ॥ उत्पादयामि वरबोधिचित्तं निमन्त्रयामि बहु सर्व्वसत्त्वान् । इष्टां चरिष्ये वरबोधिचर्य्यां बुडो भवेयं जगतो हिताय ॥ 'दत्यादिना बोधिचित्तं उत्पादयेत् ।

तदनन्तरं ॐ खभावशुडाः सर्वधर्माः खभावशुडोऽहं इति वार्चयमुचार्य खभावशुडमधिमुच्य श्रन्यतां विभाव्य खहाद्याद्यस्यसभवे चन्द्रमण्डले ताँकारं रिश्ममालिनं विचिन्य तदुद्वयश्मिममूहैईश्रदिखोकधातूनवभास्य सर्व्य-सम्बान् वशौक्तय तिस्मन् बीजे कुरु कुस्नात्मदेहं प्रवेशेना-त्मानं कुरुकुस्नारूपं पश्चेत् (रक्तवर्णां पद्मस्र्य्यासनवज-पर्यक्कनिष्मां सुप्रभामण्डलां षद्भुजां सव्यावसव्यप्रथम-

<sup>े</sup> इत्यादिना...•दचेत् is found only in Ba. े N मनुष्

भुजाभ्यां चैलोऋविजयमुद्राधरां दितीयदक्षिणवामकराभ्यां अङ्गणरक्तोत्पलधरां परिशिष्टकरद्वयेन आकर्णपूरित-धनुः शरां सम्बङ्गार्रसविभ्रमां कनकवलयप्रितवाहु-लतिकां नवयौव नो इतां रक्तवस्त्रपरिधानां रक्तकच-कोत्तरीयां मर्वाभरणभृपितां पञ्चतयागतमुकुटाम् 🕽 हृदि रक्तोत्प्रसवरटके चन्द्रमण्डले बन्ध्वजवाकुसुमसिन्धं ताँकारं विन्यस्य एवं विभाव्याइकारं कुर्यात् अइमेव क्रकुल्लाभट्टारिकति । ततो नानाविधदेवताभिः पुजास-जालविसरादिकः पूजितं सं**स्तुतं दृष्टा वायुमण्डलारूढं** हृदि श्रक्षणेन विद्वा साध**नीयस्य हृदये उपविश्य <sup>क</sup>साटोप-**मुबारयेत्। म्क्रीत्पसकासिकानिभेन शरेण साथ्यं पुनः पुनर्व्विबन्धयेत्। तचायं मन्त्रः— 🕉 कुरुकुक्के हीः श्रमुकं वशमानय होः स्वाहा। ततः साध्यं विषयीसतं पादयोर्निपतिलं इष्टा प्रेषयेत्। एवं चिसन्थं भावयतो नित्यं प्रक्रसन्ति वश्यमानयति । पृथ्वसेवाऽस्य श्रमिनवपटे केशाद्यपर्यत विश्वकिन चिचकरे**ण प्रच्छने प्रदेशे पटी** लेखियतव्याः गर्वे निष्यवे पटे प्रतिष्ठिते सुभै अहिन तस्यायतः जिल्लासन्दनेन मण्डलकसुप**लिप्यं प्रतप्रदीपं** प्रज्वाच्य प्रज्वेताचारीर्भगवतीं च सम्प्रज्य श्रयुतं जपेत्। तवार्यं मुक्कः 🧈 कुरुकुक्षे हीः खाद्यो । ततः सर्व्यकमी-समर्थो भवीत ।

॥ षड्स्चकृष्कुलाभट्टारिकायाः साधनं समाप्तम् ॥

<sup>ি</sup> AN Up ভাষৱা :

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A सानप्रका

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> A 夏(1)

<sup>&#</sup>x27; ACBa • जाले

<sup>&#</sup>x27; A • 朝!

<sup>6</sup> AC of meg 1

\* 183.

हेवजतन्त्रसम्बन्धां चैकोक्यवशकारिगीम्। कुरुकुक्षामदं नत्वा वस्ये तत्साधनं स्फुटम्॥

इंड तन्त्रे भावनाधिकतो मन्त्री प्रातः शयनादत्याय हृदये रँकारपरिगतसूर्यमग्डले रक्तहीःकारं तिकर्गेर्वश्यमाग्युक्तुक्खाभगवतीं श्रयतो हृष्टा पञ्ची पचार मेघैः सम्युच्य तस्याः पुरतो रत्नचयं मे प्ररण-मित्यादिगायां विः पठेत्। ततस्त्रदुःखदुःखितान् सन्तान् मनसाऽवलस्य तदुःखोद्वरणलक्षणां महाकरुणां भावयेत्। ततो धर्मापुद्गसयोगीच्चग्राइकस्वभावयोरभाव-स्वभावामद्वयं विज्ञतिसञ्चर्णां श्रुन्यतां विभाव्य तन्त्रन्त्रेणाधि-तिष्ठेत्— ॐ श्रन्थताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽहमिति । तत-स्तदेवादयवित्तमाकाभे सूर्यमग्डलं द्वष्टा तन्मध्ये एक-ष्टीःकारपरिणतरक्रोत्पत्तकार्णिकास्तर्धे तदेव बीजं ततः स्फुरसमंदर्श कत्वा तचैव प्रवेश्य तत्सर्व्यं परिसम्यं श्रीकृरकुक्षारूपमात्मानं पत्र्येत्, रक्ताष्टदस्कमसमध्ये शवहत्म्य्यीपरि ऋईपर्यक्के तार्डवेन स्थितां सूर्यप्रभा-मण्डलां दिग्विदिश ऋष्ट्रभाशानपरिष्टतां दिरष्टाच्दां जर्डपिक्रलकेशीं शिरित पञ्चबुडमयीं पञ्च-कपासभारियों सद्योमुग्डमासासङ्गतद्वारां दंष्ट्राकरास-वद्नाः सम्बद्धाः रक्तवर्तुखवामारोपितविनेषां क्रोध-म्ब्रार्रसां / चास्थिमयचनीकुर्डलकस्थिकारचनमेखला-बेयुरन्पुरहत्यूषयां मृज्ञभुजात्यां चाकर्णप्रितरक्ती-

AC . Int.

<sup>&#</sup>x27;AC •कावबी'।

AC or afufe !

त्यस्वस्विताशरयुक्तरक्षकुम्मचापधरां शेषभुजात्यां रक्तोत्यस्पाशाङ्गश्चारिणीं चिन्तयेत्। ते तिच्छरः करुद्धदेषु
ॐ श्राः हुँकारान् प्रश्चेत्। ततः खहत्सूर्थस्थरक्तीत्पसकर्णिकाद्धर्थे रक्ष्कहीः कारं दृष्ट्वा तद्रिक्षाभिः सर्व्यतथागतान्
सच्चोद्यानीय प्रार्थ्य पञ्चासतपूर्णकस्यौः श्वभिषिच्यते।
श्वभिषच्यमानाया मुकुटे भगवानिमताभ उत्पद्यते।
ततः खहदीजादृष्टी देवौर्निश्चार्थ्य खखबोधिचित्तादिद्रव्यैः सम्पुच्य तस्मिन्नव बीजे संहरेत्।

त्रक्खरमन्तं विविज्ञियत्रों न उंसो विन्द् ग वित्त । एसो परममहासुहत्रों न उफेडिश्र ग उ खित्तं ॥

द्रत्यनेन ऋयात्। ततोऽम्रतास्वादिविधिना पश्चाम्तन् प्रदीपं निष्पाद्य सितहुँकारजवज्ञमयौं जिङ्कां क्रत्वा श्यक्षरेणाधिष्ठाय तेन कुरुकुङ्कारूपमात्मानं प्रौणयेत्। ध्यानिखन्तो मन्त्री मन्त्रं जपेत्। तथैव हौःकारं संवेश्य स्थितां ॐ कुरुकुक्ते हौः स्वाहा द्रत्यष्टास्र्रमन्त्रमालां देरीपमालामिव ज्लन्तौं मनसाभिलिख्य द्रुतविलम्बितादि-दोषरिहतो रक्तंचन्दनाक्षमालया जपेत्। कोटिजापेन

<sup>6</sup> A गाउ चित्त। क्वाया---

श्राचरमन्तिविर्ज्जितो न तुस बिन्दुर्गष्टकः। एव परममद्वासखदो न तुस्कोटितो न तुस्खिमः॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A •समापि।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC omit.

षष्तिषक्षपिततान् सत्त्वान् वशीकरोति । सन्धांन्तरे तुः काटिति निष्यनं कुरुकुक्षारूपमात्मानं विचिन्त्य पूजास्तु-त्यादिकं कुर्यात् । श्रुतव्याख्यानादिसर्व्विक्रयां कुर्व्याष्टे भगवत्य इक्षारेणैव कुर्यात् । ततो यथाश्यनप्रणिधानानि कुर्यादिति ।

उपदेशश्वाच गुरुपरम्परायातो लिखते। खहदीजं सवदस्वतद्रवं हृदयादुत्याय मस्तं वामावर्त्तेन संवेष्ठ्य दक्षिणकर्णविवरेण निष्कृम्य दक्षिणकरे धनुर्गुणस्थणर-पृद्धाववरेण तत्कलिकाकर्णिकायां प्रवेष्ट्य तद्रिमना तान् विकाश्य स्पुर्णेन विभवगत सत्त्वहृदयेषु प्रवेश्य तत्क-मलानि सञ्चोद्यानीय पुनस्तचैव प्रवेश्य कलिकां कत्वा ण्रुरात् कर्णविवरेण मस्तकं दक्षिणावन्तीकृत्य सूमध्ये स्थित्वा श्रवधूतीमार्गेण कर्ण्यं हृदयनाभिपर्य्यत्तमहासुखालोक-स्थानां यथोपदेशं प्रविश्चेत्। ततः प्रज्ञोपायामलसमाधि-सभूतसत्सुखापूर्णिमव स्वदेहं वैलोक्यं च पश्चेत्। तत्रस्थाममां गाथां च समरेत्—

श्राद्र गा श्रन्त गा मज्भु निह्न न उभव गा उनिव्यागा।
एडु सो परममहासुहश्रो गा उपर गा उश्रप्पागा॥
एवं [पुनः] पुनर्यावत् सत्त्वान् वश्रीकृत्य तान् महाबोधी
साक्षादेवं नियोजनक्षमो भवेदिति। एवं साध्यस्य साध्याया
वा कुरुकुक्षारूपभावितायास्तदीजं तथैव साधकश्रात्

<sup>1</sup> AN • नारेख।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AN ०कमावर्त्तन

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> NAN विभगवत् ।

<sup>\*</sup> N • खदयनाभि ।

<sup>&</sup>lt;sup>ь</sup> इहाया----

चादिनीको न सध्यो निष्ट न तुभवो न तुनिर्वासम्। सम्बद्धाः सम्बद्धाः न तुपरो न लात्मीयः॥

साध्यकरस्य भरका स्वायां तद्रिमिविनु हायां तया दक्षिण-कर्णेन प्रवेश्य तथेव गत्वा तथेव स्थित्वा तथेव प्रविश्य तत्स्यानं गत्वा तथेव तिष्ठेत् श्रीकुरुकु ह्वा रूपेण च ही:कारं मदनातण्वनिहित्सित्या सुक्तम्। ततोऽवश्यं सा साध्यसाधकपर्वशहृद्या सर्व्वकार्य्यकर्णोत्सुका भवतीति।

> विधायामादितं पुग्यं कुरुकुत्ताखसाधनम्। तेन सर्वजनाः सन्तु वश्यवोधिनियोजने॥

॥ श्रीहेवज्ञतन्त्रक्षमेण् स्वाधिष्ठानकुरुकुल्लासाधनं समाप्तम्।

। क्षतिरियं महजविलासस्य॥

184.

नमः कुरुकुलाचे ।

पृव्योक्तिविधानेन किन्तु खहदीन्दी हीःकारबीज-निष्णवां रक्तवणां दिश्यान शरीद्यतहस्तां वामेन रक्ती-त्यलंधनुर्धारिणो ध्यायात्। तत आकर्णपूरितधनूरको-त्यलंकिकानिभश्रमेण साध्यं पुरतो विचिन्त्य हृदि विन्ययेत्। पृव्योक्तसुद्रया हृद्गांकिष्टमूईसु विन्यस्य ततो जापः— ॐ कुरुकुक्ते हीः देवदत्तं वश्रमानय स्वाहा।

॥ संक्षिप्तकुरुकुलासाधनं समाप्तम्

<sup>&</sup>lt;sup>L</sup> A सत्त्वास्तये ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A omits • उद्येख |

<sup>3</sup> This Sādhana is found only in AC: see fol. 34.

<sup>।</sup>नमः गुक्तकुरकुद्वार्ये ।

कुरकुक्षां नमस्यामि सितवर्णां चतुर्भुजाम्। इषुकार्म्मुकइस्ताभ्यां सितोत्पलाभयप्रदाम्॥ पद्मासनस्थितां दिव्यां [रक्तताटक्कमौलिकाम्]। दंष्ट्राकरालिकिवां पिक्नोर्ड्वकेशमूर्डजाम्॥

श्रय सुखासनोपविष्टः स्वह्नदये चन्द्रमग्डलं तद्परि हीः कारं हट्टा सितवर्णस्फाटिकोऽयं शुभ्रज्योतीरिश्मविस्फु-रितान् तद्रश्रयाक्षष्टशुअनुइवोधिसच्चान् पुरतः पूजियला शिरसा प्रणम्य तद्यतः पापदेशनापुण्यानुमीदनां ततः परिणामनां चिशरणगमनबोधिचित्रोत्पादनं क्रत्वा चतु-र्क्रह्मविद्यारान् भावयेत्। परहितचिन्तां मैचीं परद्ःखनार्य-क्रियां करुणां परसुखतुष्टिं मुदितां परदीघोषे [ऋामुपे]ऋां भावयेत्। ततः श्रन्यतामन्त्रमुचरेत् 🕉 श्रन्यताज्ञान-वऋस्वभावात्मकोऽहम्। त्रय पूर्व्वोक्तज्ञौँकारेण स्फ्रया-संइर्णं कत्वा श्रादिक्रमेण सितवणी कुरुकु सामात्मानं भावयेत्। स्वह्नदये सितवणीष्टदलपद्मं सीनं तद्परि स्र्य्यमण्डमं तचैव हीँ कारसभावः देवीं विचिचरूपां **ॅॅंसितवर्शां चतुर्भुजां वामे चापधरां दक्षिणनाकर्णपूरित-**शरां वामे सितोत्पलां दक्षिणेनाभयदस्तां पद्मासनस्थितां दिव्यवस्त्रशोभितां श्वेतपट्टांशुकोत्तरीयां विकटदंष्ट्रां विनेचां जर्द्धपिक्रसकेशां अमिताभमुकुटिनीं स्वर्धाप्तने सूर्ध्यप्रभां नानाभरसभूवितां नीसानन्तवद्वतेशां रक्ततशककुगडसां पीतशक्कपालकायिकां विश्व[वर्श]कुलिककेयूरां

This Sadhana is found only in MS B: see fol. 92.

व्यक्तिंटिकयज्ञोपवीतां सितवासुिकमेखलां स्रणालधवलम् । पद्महारभूषणां सितनन्दपनन्दोनागराजेन कतपाद-नूपुराम्। श्रय पुनरष्टं कुरुकुल्लानागाः कताश्रव्यो भूत्वा पादत्वे निवसन्ति। एवं समयसन्तं निष्पाद्य ज्ञानसन्त्वेन सहैकीकृत्य भावयन् पूज्यदिति। पूर्वादिदिसु श्रसोभ्य-वैरोचनरत्नसभ्यवामोघसिद्यः। श्रमिकोणादिषु लोचना-मामकीपाएडराताराः।

> एता[ञ्च] भावनाः कत्वा पूजयेत् क्रमयोगतः । पूजां क्रत्वा दढीकत्य जापमन्त्रमनुसारेत् । यस्या[ञ्च] जापमाचेण चैस्नोक्यं वश्रमानयेत् ॥

ॐ कुरुकुक्के हीः स्वाहा। शतज्जापमाचेण चैसोक्य-विजयी भवति। सितवर्णेन निर्विषीकरणं स्फटिकेन सभते प्रज्ञां हेमेन वथ्यां पुष्करेण विनाशनम्।

श्रय पुरसोभमन्त्रं कथियामि येन सिध्यन्ति चिद्रशाः। ॐ कुरुकुक्षे श्रमुक चटत पय श्र हीँ फट् स्वाहा। श्रष्टीसिंडनाम मन्त्रमिद्म्। श्रष्टी परीक्षा- प्रदायिकां श्रष्टेश्वर्यतां भावयेत्। चिद्रशैरिप पूज्यते। श्रथापरध्यानं वश्ये—

गुद्धात् गुद्धतरं जापं कथितं सिद्धिहेतुना। मस्तकतासुकारहेषु हृदये स्तनयुग्मके॥

क्यां वश्चे पादइये न्यसेत् मन्त्रम्। योऽर्थसिद्धये श्लोभयेत् भुवननागान् आकर्षयेचासुरदेवता ऋषि ब्रह्मस्ट्रादि-, देवानिष किं पुनः शुद्रमानुषान्। उचारितो हि मन्त्राणां

<sup>ा</sup> MS • रष्टगाग • ।

<sup>\*</sup> MS yete 1

<sup>&#</sup>x27; MS • अवियो

श्रनुश्वारितोऽयुतं जपेत्, उश्वारोऽनुश्वारवर्ज्जितः श्रयुतसङ्खं जपेत्। एवं जापमाचेण चैसोक्यव्यापी योगी गच्छेत् भ्रवनचतुर्हश्रम्। स्वेच्छादर्शनं ददाति। कथितं मन्त्र-साधने—

लक्षेकेन देवराजा प्रजा[लोकोऽ]युतेन तु।
प्रमुपक्ष्यादयः कोद्या सप्तलक्षेण चासुराः॥
प्रतसद्दसेण मन्त्रेण वज्जगर्भाभिसम्बोधिपदं लभते।
अचीपदेशोऽयम् —

तं कुरुकुक्षारूप करिये द्वाय ।
श्रहणिसि वीश्र इन्ते देख्यय ।
गुरुवश्रणे दिढ करि माणहुं
भणश्र सबर्पा विसढा करे हाणहुं॥
वैकोक्यो[त्तमो]त्तमा विद्या सितकुरुकुक्षायाः।
साधनं विषदन्तस्य सर्व्यकर्मकरं ग्रुभम्॥

सितकुरकुक्षासाधनं समाप्तम् ।
 क्रितिरियं सिद्यप्रवरपादानाम् ॥

न्य । तर्द् **मुबक्तका क्यं का**वा वे स्वाग्नेऽस्थियं वीचं क्रीः ते ददवाग्रे । अवस्थाने क्यं कावा साथं सर्वात सावरणायी विश्वातां कुवत सामिस्।

प्रथम स्वहृदि रक्तवर्णे चन्द्रमण्डलं विभाव्य रक्तवर्णे ही:कारं पश्चेत्। ततः पापदेशनादिकं निवेदयेत्। पश्चात् श्रन्यतां भावयेत्। श्रन्यतायां स्थितो योगी रेफेल ह्मय्ये पुरतो विभाव्य तदुपरि हुँकारं नीसवर्ण विभावयेत् मितमान्। तत्परिणतं विश्ववज्ञं तत्परिणतां वज्जमयौं भूमिं वजप्राकारं वजपञ्जरबन्धनं च। ॐ रह्म रह्म हुँ हुँ फुँ फट् फट् फट्स्वाहा। पश्चाट् योगी रक्तवर्ण पद्म ंतदुपरि चन्द्रमण्डलं तदुपरि रक्तवर्णे हीःकारपरिणतं रक्तोत्पसम्, तदुपरि पुनश्चन्द्रमग्डसम्, तत्परिगतां कुरुकुल्लामात्मानं विचिन्तयेत् ऋईपर्यञ्जेन नाव्यस्यां व्यावंचमारितकटिं पष्चमुद्राविभूषितां जर्द्धकेशां पिङ्गलक्वां श्रमिताभनायशोभितशिखां धनुर्बाग्।-तथोत्पलाङ्गणहस्ताम्। ऋच स्थाननिथमो नास्ति, नापि भोजने नियमः। श्रव मन्त्रजापस्तु क्रियमाणः यथा न कश्चित् प्रत्येति तथा कर्त्तव्यः। ॐ कुरुकुक्ते श्रीः स्वादा।

लक्षेकेन वशो राजा प्रजासीकोऽयुतेन तु। पश्रुपख्यादयः कोव्या सप्तसन्नेस चासुराः ॥

॥ हेवजनमकुरुकुसासाधनं समाप्तम्॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A वक्षेत्र बन्धनं।

AC omit तदुपरि चन्त्रमञ्जलं। C तद्वारिक

नसः

प्रातः प्रोन्मी सद्रक्षं युतिमतिमसृणच्योतिरश्ली गलशी-मुद्गास्वद्रागवज्रस्फुर्दुरुकिरणासङ्गिपङ्गोर्छकेशीम् । यामेकाग्रं विचिन्त्य चिद्रणपुरवधूदोर्खताबन्धनानि प्राप्यन्ते तां नमामो जगदसमवशीकारभैषच्यसिडिम्॥ अध्यासीनः भाषाने गद्दनगिरिगुहागद्वरकोधसन्यौ ष्टक्षे वाऽय स्वगेहें कचिद्पि विगतीपद्रवे वा प्रदेशे। श्रीहेवज्रक्रमेख चिभवपरिगतज्ञाननित्यन्दमूर्ति ध्यायाद् रत्तोत्पसास्त्रं चुतिदसित्जगद्दन्दं निर्व्वाग-मायाम्॥ ब्रादौ सचेषु मैचीं हिततनयगतस्नेहरूपां विचिन्य म्बानिकापत्यबोधात् तदनु करुणया भावयन् सर्व-सचान । पश्यंस्तत् सौख्यसम्पद्गरमितमुदितः सत्परार्थेकमूर्त्ति ध्यायात्तत्सर्व्यसच्चेष्वहितहितमतिम्बानश्रन्यामुपेक्षाम्॥ रतत् सर्वे समाप्य खहृदयकालितस्फूर्जदर्कस्थर त-हीःकारांशुयुतांस्तेर्गुरुसुगतसुतैः सार्डमाक्रष्य बुडान्। यत्किञ्चिज्ञमाजनासुक्षतमनुमतं कारितं वा तदेषु म्बानं कमी प्रकाश्य कुश्लमपि तथैवानुमोद्यं च तेषाम्। सब्बं कालव्यतीतं तद्नु भगवतः सहरोराज्ञयैव चात्वा ध्यायात् तद्यं सङ्जमनुपमं धर्मारूपं जिनानाम्।

<sup>े</sup> AC प्रोचनो

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A • पद्मास्त• ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A खगेहे।

<sup>\*</sup> AC जगद्रर्व ।

<sup>े</sup> N सम्बेदन । . • AC प्रस्थं तत्।

<sup>7</sup> A 。班( )

तत्सार्वश्चं तदेव विभुवनमिखलं तत्तदाभागमूर्त्या सर्वासां पारमीणां परमपरिणतं मञ्जुत्तत्त्वं तदेव ॥ निर्माग्रस्त्व योगी प्रणिधघटनया धर्माकायस्वभावो जातः सम्भोगरूपारजनितिकरणस्कारमेकार्कचक्रम् । हुँकारस्तव नीलद्यतिरयजनये विश्ववजं तदात्म-प्राकारं पञ्चरं च प्रवलवरमहामारवीरैरमेद्यम् ॥ पश्चाद् रक्तारविन्दप्रणिय नीतरणी भासमानं कणाभं हीःकारोङ्गतरक्तोत्पलमुपरि ततो विस्फुरत् सूर्यविम्बम् । तिस्मवृग्नेऽतिविश्वभमदरुणमहारोचिराभासुरो हीः देवी स्याद्यमार्थितिकरदहनोहामतीवानस्त्रीः ॥ प्राचीनार्कप्रकार्णां निर्तिश्चमहायीवनव्यक्तगर्वां भास्वत्यिङ्गोर्ड्वकेशीं स्तनजघनभरां सद्श्वार-साराम्।

वामासक्तारुणाभिवनयनिकरणस्पृष्टदंष्ट्राकराखां
प्रस्फूर्ज्जदक्तगर्भभ्रमद्रुरसनाकोटिरहामरोचिः॥
विश्वाग्निस्पारदीतं द्युतिस्त्रमर्ण्यासक्तवामाङ्किकोटिविन्यस्योर्ध्वं स्फुरन्ती तदितरचरणं वामजानोरुपान्ते।
विस्तीर्णदीपिदेहच्छदकितगुरुश्रोणिभारां समाङ्गि
निर्यदक्ताम्बुधारामुरिस नर्राण्यक्रमाखां वहन्ती॥
उनाकोनिद्रमुखस्फुरदर्णविश्वाकोत्पक्षदेतक्कृतकीडत्कोदण्डकाण्डप्रकटितिचकणकर्णसन्धानपूर्णाम्।
श्राक्तष्योग्राङ्गुगेन विभुवनमिखलं पालयन्तीव धाची
रक्ताङ्गं वामपाणी निरुपमसङ्गं रागराज्यं तदेव॥

<sup>&#</sup>x27;AN मज्ज॰। <sup>°</sup> AC धर्मनचर्का।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A •प्रशिधि •।

<sup>&#</sup>x27; A भरोन्मृदु॰, N भरोमुद॰।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> N •दीप्र•।

<sup>6</sup> AC . TITIO

स्वस्वन्देन्दुप्रकाशित्रयमुपहसतः पत्र्वमौलौ कपालान्
पत्र्वाक्तं पत्र्वमुद्राभरणपरिणतं पत्र्वृहक्रमेण ।
विश्वाणा रागवजं शिरिस भगवतौ तन्मयः साधकेन्द्रस्तन्मन्त्रं 'क्षीवजापो जपित यदि सुरै व्वन्दनीयस्तदिङ्कः॥
एतत् साधनमुत्तमं भगवतो लीलाश्रनेराज्ञया
यत् कत्वा करुणाभिधानकविना पुण्यं समासादितम्।
तेनास्तामितिनष्कलङ्कविमलप्रज्ञोदयस्कारितां
स्वस्वन्दप्रसर्प्रभाखरमहासौख्यप्रतिष्ठं जगत्॥
॥ कुरुकुक्षायाः साधनं श्रीहेवज्ञतन्त्रोड्वतं समाप्तम् ।
। क्षतिरियं कवेः करुणाभिधानस्य। एवं स्नोकाः १२॥

188.

**°ॐ कुरुकु**ह्वाये नमः।

यस्याः सारणमाचेण सदेवासुरमानुषाः। भ्रवं किञ्करतां यान्ति कुरुकुक्कां नमामि ताम्॥

श्रादौ मन्त्री क्षतमुखशौचादिकः सुखासनस्यः स्वह्रख-कारजचन्द्रस्थितहोःकाररिक्षसमानीतकुरुकुक्षादेवीं हृदौ-जनिर्यात पूजाविश्रेषैः सम्यूज्य वन्दनां पापदेशनां पुख्यानु-मोदनां तत्परिखामनां चिश्ररखगमनं बोधिचित्तोत्पादनं चतुर्बद्मविद्यारीभावनां च कृत्वा श्रन्थतां विभाव्य मन्त्रेख चाधिष्ठाय हृदौजनिष्यस्वरक्षकुवसये श्रकारजचन्द्रमण्डले

<sup>&#</sup>x27; AC स्तीवजामा ।

B gives the Namaskāra; other MSS have only

तां विभाव्य तत्सर्व्वपिरणतां भगवतीं रक्तवर्णां रक्तवर्णः रक्ताव्याः रक्तावरीटवतीं चतुर्भुजां सब्ये अभयप्रदां अन्येन समापूरित प्ररां वामेन एकेन रक्ष-चापथरां अपरेण रक्तोत्पलधरां अमिताभमुकुटीं कुरु-कुक्षापर्व्वतोदर्गनवासिनीं शृङ्गार सोज्ज्वलां नवयीवनां कुरुकुक्षां भावयेत् यावत् खेदो न भवति, खेदे तु मन्वं जपेत्। तचायं मन्तः— ॐ कुरुकुक्षे हीः स्वाद्या। साध्यं वशीकर्त्त्वामस्तु रक्ताशोकतले सिन्दूरेण चिकोणमण्डलकं कत्वा तच रक्तकुसुमैदेवीं सम्पूज्य स्वयं तु रक्ताम्बरः साध्यं पादेन आक्रम्य नग्नं विद्वलं मुक्तकेशां हृदि रक्तोत्पल-किलाया विध्यव्विव जपेन्मन्त्रः। तचेष मन्त्रः— ॐ कुरुकुक्षे हीः अमुकं मे वशीकुरु स्वाद्या।

॥ इति कुरुकुक्षासाधनम् ॥

189.

### नमः कुरुकुक्षाये ।

ॐ कुरकुक्षे खाद्या। श्रार्यं ताराया हृद्यं श्रप्रतिदत-शक्तिं चिभुवनवशकर्माण प्रथितं पूर्व्वीक्तसमाधिस्थोऽसर-लक्षं जपेत्। पञ्चात् पुष्पधूपविश्वेपनगन्धवूर्णताम्बूद्धादि यस्यानेनाभिमन्त्य दौयते स वशो भवति। भुगन्धियूपेन

<sup>1</sup> N •तारापादानां।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> समन्धि.....भवति is omitted in A.

स्वमात्मानं धूपयेत्, सर्व्वजनप्रियो भवति। बन्धूक - कुसुमानि होमयेत् यस्य नामा स वशो भवति। सानं पानं चाभिमन्य यस्य दौयते स वशो भवति। महा- पृह्ववशौकरणे श्वेतसर्वपो होतव्यः। पश्चात् सृतिधि- नश्चवादिना च भगवत्याः पूजादिकं कत्वा कुङ्गम- गोरोचनाकपूराद्यः भूज्ञे वस्त्रे वा षोडशारमुत्पचपवाकारं चक्रमभिलिख च कमध्ये मन्त्रसहितं साध्यसाध्यानां नाम खिखनीयम्। पचेषु कु ह कु स्ने श्रष्टरचतुष्टययन्त्रितं साध्यस्य केवलं नाम खिखनीयम्। बहिराःकारेण विगुणी- कतं चक्रं रक्तस्त्रचेण संवेष्य मदनमयपुत्तिकाया हृदयमध्ये निश्चिष्य खदिराङ्गारेण तापयेत्, पादाकृष्टं कुहते। पुरुषस्य स्त्रियो वा वशीकरणे ताम स्त्रच्या योनी पादयो- विद्वा तापयेत्, वशीभवत्यच न संश्रयः। महत्या श्रद्या दमं मन्त्रराजं भगवत्याः पूजां कृत्वा जन्नव्यम्। एवमनेन क्रमेण सर्व्वसिद्धिभवति।

॥ दिति कर्मप्रसर्प्रयोगः॥

Ba THO !

AC egent

Nomita this Colophon.

¹ A • ज्ञसम • ।

<sup>\*</sup> A तप॰।

गाँ रँ वँ यँ पँ भँ चँ उँ ॐ कुरुकु से सर्व्यदृष्टान् नाभय नाभय की लय की लय भक्तय भक्तय मईय मईय ध्वंसय ध्वंसय अपसारय अपसारय मान्ति ने कुरु पृष्टिं ने कुरु अभिमतं ने कुरु सर्व्यसत्त्वान् वस्यं ने कुरु हीः खादा। ॐ हीँ औँ हुँ हैं हाँ हाः।

## ॥ कुरुकुलाया बिलविधिः॥

191.

### नम उष्णीषविषयायै।

पूर्वीत्तिविधानेन चन्द्रे सितभूँ कारजां शुक्कां चिमुखां चिनेचां नवयौवनां नानासङ्कारधरां श्रष्टभुजां भगवतीं चिन्तयेत् पौतक्षणदक्षिणेतरवदनां दक्षिणचतुर्भुजैः विश्ववज्ञपद्मस्यबुद्धवायवरदमुद्राधरां वामचतुर्भुजैः चाप-तर्ज्जनीपाश्रश्रभयहस्तपूर्णकुमाः चैत्यगृहागर्भस्थितां वैरोचनमुकुटिनौं निष्पाद्य स्ववीजं पद्मस्यं हृदिं ध्यायात्। तदनु शिखाललाटकर्णनाभिचर्गेषु यथाक्रमं हुँ चाँ हीः श्रं श्रुः इति पच्चाक्षराणि पश्चेत्। ततो मन्त्रं जपेत्, ॐ भूँ स्वाहा।

# ॥ उष्णौषविजयासाधनम् ॥

<sup>์</sup> ม้...ຮ้ is omitted in NBa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N reads चामिमतं में कुत after the second चपसार ।

<sup>&#</sup>x27;Bवद्रों मे। 'C चं∘। 'Abomit

<sup>6</sup> AN 新 i Ab wil

पर्व्वीक्तविधानेन हृदि चन्द्रमण्डले सितॐकारजां सितातपचापराजितां भगवतीं चिमुखां पद्धजां प्रतिमुखं चिनयनां शुक्कां नीखारुणदक्षिणवाममुखीं चक्राङ्गश्रधनुर्द्धरदक्षिणकरां सितवज्ञशरपाशतर्ज्जनीधर-वामकरां सक्रोधदृष्टिकां सर्व्वग्रहृविध्वंसिनीं दिव्यालङ्कार-वस्त्रवतीं वैरोचननायकां ध्यात्वा मुद्रां बन्धयेत्। दक्षिण-इस्तमुष्टितर्ज्जनीं हृदि संखाप्य वामइस्तमुष्टिमुत्यापयेत्। जापः - ॐ सितातपचापराजिते सर्व्यग्रहान चासय चासय इन इनं 'हुँ हुँ 'हुँ फट्स्वाहा।

॥ द्रत्यार्थ्यसितातपं वापराजिकासाधनम् ॥

193.

पृर्व्वीक्तविधानेन श्रुन्यताभावनानन्तरं ऋष्टदलकमला-परि द्धर्थस्थ हुँकार जवजं व काराधि वितवरटकं ध्यात्वा तत्परिणतां वज्रचर्चिकां चिनेचामेकमुखीमर्द्वपर्याङ्ग-मृतकासनस्थां क्षण्राङ्गीं दंष्ट्रोत्कटभैरवां तारख्यां नर्शिरोमासाविभूषितकगढदेशा मस्याभरगविभूषितां पञ्चमुद्राधारिगौमश्रोभ्यमुकुटिनौं व्याघचर्मानिवसनां षड्भुजां दक्षिणे वजलङ्गचक्रधारिणीं मुक्तकेशीं वामे कपासमिणिकमसधरां रक्तवर्णा कर्मानुरूपतः युकादिवर्णयुक्तां च ध्यात्वा स्वह्वचँकारकरानीतज्ञानचकं

¹ C begins with 🦫 : ¹ ANC ॰ लक्क्वारवतीं।

पुरः संस्थाप्य पूजादिकं निर्व्वन्त्यं प्रवेशये तृ ततो मन्त्रं जपेत्— ॐ वज्जचिक्वं हुँ खाष्टा।

# ॥ इति वजचर्चिकासाधनम् ॥

194.

### नमो महाप्रतिसरायै।

पूर्व्वीक्तविधानेन श्रून्यताभावनानन्तरमं कारजेन्दुंमण्डले पीत'प्रकारजं 'क्रतविविधरश्मिपराधें परिण्म्य
भगवतीं महाप्रतिसरां क्षितियात्मानं निष्पाद्येत्, पीतां
चतुर्मुखां चिनेचां श्रष्टभुजां प्रथममुखं पीतं दक्षिणं
सितं पश्चिमं नीसं वामं रक्तं दक्षिणभुजेः खुज्जकचिश्रसगरधरां वामभुजेः परशुचापपाशवजधरां विश्वपद्मचन्द्रासने सिलताक्षेपसंस्थितां रक्तप्रभामण्डलां
सर्व्वाभरणभूषितां विचिचवस्त्रवसनां पट्टांशुकोत्तरीयां
नानारत्नमुकुटीम्। एवं विचिन्त्य ततः कायवाक्चित्तचन्द्रेषु
ॐ श्राः हुँ सितपीतनीसच्चित्राणि चिन्तयेत्। ततः
स्तनान्तरे चन्द्रस्थप्रकारं विचिन्त्य नानाविधदेवतीभिरात्मानं पूजितं हृष्ट्वा तावद् भावयेत् यावत् खेदो न
जायते। खेदे सित 'स्वहृचन्द्रे मुक्ताहारीपमं मन्तं
पश्चन् जपेत्— ॐ मिण्धिरि विजिणि महाप्रतिसरे हुँ हुँ
फद पद स्वाहा।

# ॥ महाप्रतिसरासाधनम् ॥

¹ B पुनः। ² B ॰ तत्। ³ B ॰ सं॰।

<sup>\*</sup> Ab • ज्यान्त्र । \* ANC • ये • । \* Ab omit स्त • ... भगवती । \* Ac • कातुत्तरे । \* Ah का स

153

195.

प्रथमं योगी समाहित्वित्ती भूत्वा हृदि पँकारपरिणतं विश्वपद्मं तबोपरि श्रकारपरिगातं चन्द्रमगुडलं तब पौतं प्रँकारं विन्यस्य तदिनिर्गतर्श्मिभः गुरुव्डवोधिमत्त्वान मञ्चोद्यानीयायतो विचित्रामनोपविष्टान वन्दनापुजना-पापदेशनाप्ण्यानुमोदनाविशर्ण्गमनबोधिचित्तोत्पाद-पुर्व्यपरिगामनाश्रमापनाः कुर्यात । ततो मैचीकरुगा-मुदितोपेष्टाभावना । ॐ श्रन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोsइमित्यचार्य्य श्रुन्धं विभाव्य ततः स्वचित्ते भाटिति चन्द्रं पीतप्रँकारं चि विभाव्य तत्परिणामेन प्रतिसरां सुपीतां रत्नमुक्टिनौं पौतश्कापौतरक्तचतुर्मीखौं विनेवामष्टभुजां दक्षिणभूजैः खङ्गचक्रचिश्रुलशर्धारिणीं वामभुजैः पाश-परश्चापवज्ञधारिगों पद्मचन्द्रामने चलिताक्षेपस्थितां नानारताभरणविभिष्तां विभाव्य तस्याः शिरःकण्ठ-हृद्योपहृद्येषु चन्द्रस्यश्रुक्तरक्षपीतक्रष्णान ॐ आः प्र हँकारान विन्यस्य एतकान्त्रीचारेणात्मानं देवीरूपमधिति-ष्ठेत। ततः स्वहृदयान्त्रर्गतर्शिमभिरक्षोभ्यादौन मञ्जोद्या-नीय अभिषेतं रहीता मुक्टे अधिपतिमश्चोभ्यं चिन्तयेत्।

<sup>1</sup> N vo 1 2 A vi 1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> After this the MS A adds a long fragment, which is unnecessary here, consisting of the Sādhanas of Saptašatika Hayagriva (end only), Trailokyavijaya and Vajrajjvālānalārka (beginning). It repeats this portion again at the end. The reason seems to be that some leaves of the original codex were not in order. See Infra.

ततः स्वहृद्यात् पृजादेवीः गंस्भायं पृजयिता शतासर-सन्त्रमावर्च्य च तावट् सावयेत् यावत् खेदो न आयते। खिने चित्ते सित सम्बं अपेत्— ॐ मि**लधरि विजिणि** मद्याप्रतिसरे हुँ हुँ फट् फट् स्वाद्यां। त्**तोऽपि मन्त्रः**-ॐ वज्रसत्त्व रामयमन्पात्तय वज्रमत्त्वत्वेनोपतिष्ठ हढो मे भव सतीच्यों से अब स्वीच्यों में भव श्रनुरुक्तों में भव सर्व्विभिद्धिं हे इयुक्त सर्व्वकर्मास् च मे चित्तं श्रेयः कुरु हुँ हहहहहोः भगवन सर्व्वतथायतवज्ञ मा मे मुख वजीभव महासमयसच्य आः गताक्षरमन्त्रः । उत्थानकासमये पुत्रादिकं कत्वा श्रमापयेत्।

ा इति महाप्रतिसरा**याः साधनं समाप्तम् ॥** 

196.

मैची मळ्जने पि जनामर ग्राधियया विद्वारी कारुणं अदितास्पेश्रणमतिं क्रत्वोपदेशादतः। साटास्वप्नममं समग्रमखि**लैः ग्रन्यं विवासीर्जगत्** विज्ञानकवपुर्विभाव्य पुरतो मन्त्री ततस्तेन प ॥ णुयःकारणणाङ्गविम्ब<sup>ं</sup>जुठितां पौताकृतिं प्रॅकृतिं कुर्व्वागां निजरिप्सिमः प्रतिदिशं विश्वस्य सद्याञ्चितस्।

One we is dropped in N. AC omit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> B चित्रं मे

<sup>&#</sup>x27; A ¢ বিল o i

<sup>&#</sup>x27;AN outside and

ध्याता विश्वसरीजगर्भविषसचन्द्रासनस्थायिनी पीतापीतसितासितारुणमुखं नेचचया लङ्गतम्॥

मीसीरत्मयं विश्विषयमं रक्तप्रभामग्डलं सीसाह्यसप्योधरयुगासक्तोत्तरीयां गुकम्।

खद्गं चक्रशरचित्रलपरशुश्रीपाशवजं धनु-र्विधाणा भुजपक्षवैः प्रतिसरा भूयात् स्वयं साधकः॥

ॐ ग्राः हुँ इति चाह्यरैः परुंमितर्दे गिरिस्वान्तके हृष्ट्वा चन्द्रगतं सितं विधियुतं पौतं च नौसात्मकम्। सम्बन्द्रे कुचंयुग्ममध्यमिसितप्रकारजन्मार्चिषा निष्यसैः परिपूरितं निजवपुर्धायात् स देवीगर्षैः॥

एवं च स्फुरणेऽपि संह्वतिविधी सञ्जातखेदी यदा
सुक्तादामिनभं तदा स्थिरमितः रिक्षप्रतानी ज्ञ्चलम् ।
ह्वान्द्री परि मन्त्रराजमसमं ध्यायन् जपेदीहर्षः
नित्यं सादरमञ्जसा बहुतरं कालं विश्व हाशयः ॥
तचायं मन्त्रराजः— ॐ मिणधिर विज्ञिणि महाप्रतिसरे हुँ हुँ फार् फार् स्वाहा ।

॥ प्रतिसरासाधनम् ॥

<sup>2</sup> A यदु o

<sup>+</sup> N कुर o

पूर्व्यक्तिविधानेन विश्वपद्मचन्द्रे हरितमाँकारणां महामायूरीं हरितवर्णां चिमुखां षड्भुणां प्रतिमुखं चिनेचां
कृष्णशुक्तदक्षिणेतरवदनां दक्षिणचिहस्तेषु यथाक्रमं
मयूरिपच्छवाणवरदमुद्राः तथा वामचिहस्तेषु रक्षच्छटाचापीत्मक्रस्थकस्था विचिचाभरणां श्रृङ्गार्गमां नवयौवनां चन्द्रामने चन्द्रप्रभावतीं श्रृङ्गपर्थिङ्गनीममोधसिडिमकुटां भावयेदात्मानम्। ततोऽस्याः शिरःकण्टहृद्यनाभिस्थचन्द्रेषु यथाक्रमं ॐ श्राः माँ हुँ द्रत्यस्ररचतुष्टयं विभाव्य स्पुर्णसंहरणं कुव्वीतं। ततो मन्त्रं
जपेत्— ॐ महामायूरी विद्याराज्ञी हुँ हुँ प्रद् प्रद्

॥ इत्यार्थमहामायूरीसाधनम्॥

198.

पूर्व्वीक्तविधानेन विश्वपद्मचन्द्रे बुँकारोद्भवां महा-माहसप्रमर्दनौमात्मानं ध्यायात् श्रुकानेकमुखीं षड्-भुजां दक्षिणचिभुजेषु खन्नगणवरदमुद्राः, वामचिभुजेषु धनःपाणपरणवः, विचिचालकारधरां रूपयौवन-शृङ्गारवतीं वैरोचनिकारीट युक्तां पद्मचन्द्रासनप्रभाम्।

॥ इत्यार्थमहासाहसप्रमईनीसाधनम्॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N ०सन०।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ва •सपाभ्र•

<sup>&#</sup>x27;B कुर्व्याते ।

ANBBa -fe-

'महामन्यानुसारिखी चतुर्भुजैकस्त्वौ क्षणा दक्षिण-भुजदये वज्जवरदवती वामभुजदये परशुपाणवती हुँकार-बीजा अक्षोभ्यिकरीटिनी खर्च्यासनप्रभा चेति ।

॥ द्रवार्थमहामन्त्रानुसारिकीसाधनम् ॥

200.

महा सितवती चतुर्भुजैकमुखी एका दक्षिणभुजद्वये श्रसह्यवरदवती वामभुजदये वजाङ्ग्रहत्यदेशस्य-पुस्तकवती 'जी बीजा अमिताभभुकृती अर्द्वपर्याक्कस्थिता नानासङ्कारवती स्वर्धासनप्रभा चेलि।

॥ इत्यार्थ्यमहासितवतीसाधनम् ॥

201.

श्रयासायान्तरेख पश्चमहादे वत्यो चिर्दिध्यनो । तव महाप्रतिसरा पौता चिमुखी प्रतिसुखं चिनयना दश-भुजा कष्णसितदक्षिणेतर्वदना दक्षिणपभ्यभ्जेषु यथा-कमं खन्नवजंबाणवर्दहृदयशायिहस्तस्थ च्छचाणि तथा

B begins with नमः। 'ANC ॰ नेति।

ACBa ours

वामपन्द्रभुजेषु चापध्वजरत्नच्छटा परशुश्रद्धाः रत्नसम्भव-मुकुटी क्षणकन्दुकरकोत्तरीया ऋईपर्यञ्जससिताश्चेपा दिव्याभरणवस्त्रभूषिता चेति।

महामायूरी हरिता दिभुजैन मुखी दिव्या मयूरिपच्छ-वर्ददक्षिणवामभुजा विति।

महासाइसप्रमईनौ पूर्ववदेव।

महामन्त्रानुसारिणौ चतुर्भुजैकमुखौ क्रष्णा दक्षिण-भुजयोर्सिवरदो वामभुजयोः परशुपाशौ चेति ।

महासित वती चतुर्भुजैकमुखी रक्ता दक्षिण्भुजयो-रसिदरदी वामभुजयोः पर्श्वपाशाविति ।

च्यक्षराङ्किताः स्ववीजमध्याः स्वनामसहिता अमूर्या मन्त्राः।

### महापञ्चरक्षासाधनम्

#### 202.

महाप्रत्यक्तिरा कष्णा पड्भुजैकमुखा खङ्गाङ्गुश्वरद-दक्षिणहत्ता रक्तपद्मविश्वलहृदयस्थमपाशतर्ज्ञनीयुक्तवाम-हत्ता हुँबीजा श्रक्षोभ्यमुकुटा मळ्यालङ्कारवती रूप-यौवनसम्पन्ना।

॥ दिति महाप्रत्यिकिंग्साधनम्॥

<sup>ু 🛕</sup> **ংছ্**লা৽ ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B • मुखदिया

Ba • wile •

<sup>\*</sup> This Colophon is found in Nb only.

ध्वजायनेयूरा कष्णा चिमुखी चतुर्भुजा रक्तप्रधाम-दिशिखवाममुखी खन्नपाप्रधारिदक्षिणकरद्वया चल्लाक्कित-खट्वान्न'चक्रवामहस्तद्वया जर्द्धिपन्नकिणी गुष्कपञ्च-मुण्डालङ्कतिप्ररस्का व्याघाजिनवसना दंष्ट्राकरालमुखी प्रसम्बोदरी प्रत्यासीढपदा स्वर्थासनप्रभा पीतवस्त-कञ्चुकिनी हुँबीजा त्रक्षोभ्यमुकुटा।

॥ दिति ध्वजायकेयूरासाधनम्॥

204.

श्रपराजिता पीता विभुजैकमुखी नानारत्नोपशोभिता गणपतिसमाक्रान्ता चपेटदानाभिनयदिश्चणकरा ग्रहीत-पाशतर्ज्जनिकहृदयस्थितवामभुजा श्रतिभयद्भरकराज-रोद्रमुखी श्रशेषमारनिर्द्धननी ब्रह्मादिदृष्टरोद्रदेवता-परिकरोच्छितच्छवा चेति।

॥ देति ऋपराजितासाधनम् ॥

205.

वजगान्धारी कृष्णा पण्नुखी दादशभुजा ऊर्द्धपिङ्गल-केशी प्रत्याखीढपदा दंष्ट्राकराखवदना प्रतिमुखं चिनेचां दक्षिणषड्भुजेषु 'यथाकमं वजवज्ञपण्टाखङ्गचिश्रखबाण-

<sup>1</sup> Comits • 可爾。 )

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This Colophon is given in Nb only.

<sup>\*</sup> ACN o तम |

<sup>\*</sup> Ba • नयना ।

Omitted in NCBBa.

चका ित, वामपड्भुजेषु खट्टाङ्गाङ्गुश्थनुःपरशुपाश-हृतर्ज्ञान्यः, प्रथममुखं क्षणां श्रपराित मुखानि पञ्चवर्णानि विश्वपद्मस्त्रय्योमना चेति। ॐ हुँ हुँ स्वाहेति जापमन्त्रः।

त्रवैव भवित धारिणी— नमो रत्नच्याय, नमञ्चण्डं-वज्ञपाण्ये महायक्षसेनापतये, नमो भगवित महा-वज्ञगान्थारि अनेकश्रतसहसप्रज्वलितदीप्ततेजाये उय-भौमभयानकाये योगिनीये भौष्मभगिनीये हादश-भुजाये विकीर्णकेशीये अनेकरूपविविधवेशधारिणीये, एह्योहि भगवित महावज्ञगान्थारि चयाणां रत्नानां सत्येन आकट आकट बलदेवादिकं ये चान्ये समये न तिष्ठनित तानावर्त्तयिष्यामि, शीग्नं यत्न यत्न यत्न यत्न अल अल अल इलु हलु मुलु मुलु चुलु धम धम रक्ष रक्ष रक्षापय रक्षापय पूर्य पूर्य आविश्र आविश्र भगवित महावज्जगान्थारि सिष्ठचण्ड-वज्जपाणिराज्ञापयित होः हः हुँ पाट् स्वाहा। अस्याः कर्म्मप्रसरोऽनेकविधः।

## ॥ "इति वज्जगान्धारौसाधनम् ॥

 $<sup>^+</sup>$  A ॰ बालचक्रा  $^ ^-$  मुखानि only in Ba.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ANCB omit.

<sup>&#</sup>x27; After this A again states the same Sādhana.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> AC on Repeated in A.

<sup>।</sup> In Ba the terminations are in • वे and not in • वे

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Ba spells the name as • лит • ! Repeated in C.

<sup>10</sup> Ba omits.

<sup>12</sup> C रक्षापस २। 15 N की: इ: इववव ऊं. C की: इ: इ है ई

This Colophon is given only in Nb.

### नस न्यार्थ्यप्रतिसरायै।

प्रथमं तावनान्ती मुखशीचादिकं कला मनोऽनुकूखे म्थाने सुखासने उपनिश्य ॐ आः हुँ रहा रहा हुँ फट स्वादिति स्थानात्मधोगेन र शामधितिष्ठेत्। ततः स्वहृदि अकारजं चन्द्रमण्डलं तस्वोपरि पँकाररिमानिर्गतान् गुरू-व्ज्ञबोधिसच्चानवमात्व पुरतो हञ्चा महाप्रतिसराप्रमुखान् सगगपरिवारान् पूजयेत्। पुष्पधूपदौपगन्धवस्त्रिनेवेद्या-दीनि ढीकयित्वा पापं प्रतिदेशयेत्, विरत्नशरणं गच्छेत्, बीधिचित्तसुत्पाद्येत्, कुश्लमूलं परिणाम्य श्रमापयेत्, ततयतुर्बद्मविहारान् भावयेत्— तदुःखोडरणा करुणा सुखप्रतिष्ठापना मैची स्थिरसुखलेन मुद्तिता तथतारूपत्वी-पेक्षा। ततः सर्व्वधमानि मनसावसम्य निर्व्विकस्पनं विचिन्त्य 🤏 श्रुन्यताज्ञानवञ्चस्वभावात्मकोऽहम् । ततो हुँकारेण विश्ववज्रमयीं भूमिं ऋधितिष्ठेत्। तेनैव च वज्रेण वज्रपश्चरं वज्रप्राकारं वज्रवितानं च विचिन्य तन्मध्ये सुँकारपरिखतं सुनेरुपर्व्वतं महामोशपुरभवनं नानाकुसुमाभिकीर्णम्, तस्योपरि हुँकारेण विश्ववज्ञं पँकारपरिणतं विश्वपद्मं कर्णिकाकेशरान्वितम्, तस्योपरि चन्द्रमण्डलमध्ये पँकाररिफ्षं संस्फार्थ्य तैः पञ्चज्ञानात्मकं सर्व्यतयागरीः सद्देनीकृत्य द्रवीसृतवीज-परिखामेन वश्यमाखवर्णाङ्कतिः महाप्रतिसरा गौरवर्णा दिरष्टवर्षाञ्जतिः चैत्यालङ्कतमूर्ज्ञा चन्द्रामनस्या स्वर्थ-मण्डलासीढा वजपर्याङ्गनी विनेचा श्रष्टभुजा चल-

ANC • योगर • । AC = तिकृते । 4 AC स्थार्थ ।

त्करङ्खश्रीभिता वारनपरभृषिता भेषका मर्व्याकतारवारिनी, तस्या भगवत्याः प्रवसन्तर्व गीरवर्ग दर्भग स्पार्च हुए वीतं वामे रक्तम्, दक्षिकप्रथमशुने चर्क दिलीये वर्ज दर्शीय शरं चतुर्थे सन्नं, वामप्रवमशुक्ते पञ्चपाक्रं वित्रीति विवास विताये धनः सतुर्वे पर्युः, वाधिवशोषणीभिना नानाप्यफलाचलकृता ब्रह्माविष्य-महेश्वरनन्दिकेश्वरादिभिः संस्तृता, देवनागयसगन्धर्वी-र्दशिगपार्थे मत्करणीया, इन्द्रयमवरुषविश्रवणासुरगरड-किन्नरमहोरगादिभिः देवैः स्तृता, रागदेषमोच्यासनानु-मन्धिपाशच्छेदनकरी, परमन्त्रमुद्राविषकाखोईचूर्णप्रयोग-विडेपणाभि चारकाणां च दृष्ट**चित्तानां विर्ध्वसनकरी,** मर्व्वबृडवोधिसत्त्वार्थ्यगणवरपूजाभिरतानां परिपासनकरी, महायानोज्ञहण्लिखनपठनवाचन स्वाध्ययनश्रवस्थार्-णाभियृक्तानां परिरक्षणकरौः **ग्वंभृतां** ः म्पुरणमंहरणयोगेन सादरनिरन्तराभ्या**सेनावज्ञस्य तस्या** जापमन्त्रः — 🕉 मणिधरि वज्जिलि महाप्रतिसरे हुँ हुँ फर् फर्स्वाहा।

तन्या महाप्रतिसरायाः पूर्वत्यां दिशि तथैव पूर्वन्योगमधिकत्य विश्वपद्ममध्ये हुँकारेण वर्ज चिष्टपरिसामेन महामाहसप्रमहनी क्षणावर्णा पिङ्गलो**र्डकेशा नर**-कपालालङ्गता सूधकृटिदंष्ट्राकरालवदना मण्डलासना लिलताश्चेपेण महासृतमहायस्त्रा माणा कटककेयूरमण्डिता हारनूप्रभृषिता, तस्या द

AC •चारुः। <sup>3</sup> Ba •स्पां।

Comits •

<sup>·</sup> C बीज ।

प्रवासभी वरदवळं दितीये श्रक्षुशं हतीये शरं चतुर्थे खड़ं वामप्रथमभुने तर्ज्ञनीपाशं दितीये परशुं हतीये धनुः चतुर्थे पद्मोपित् वोदशंक्षम्, तस्या मूलमुखं हाष्णं दिख्ये श्रेतं पृष्ठे पीतं वामे इतितं सर्व्यं चिनेषम्, नाना-रक्षाधलङ्कतशरीरा महावलपराक्षमा रौद्रवेशा वटहशोप-शोभिता सप्तमाचादिदेवतासन्त्रासनकरी रेवत्यादिग्रहाणं सन्वासितमनाः वासुक्याद्यहनागसन्त्रासनकरी वात-पित्तस्रोधमनादिसंशोधनकरी रौद्रतमोऽन्धकारमेघस्पुटनकरी सर्व्यापहत्युनिवार्णकरी। तस्या जापमन्त्रः— ॐ श्रष्टत-वरे वरप्रवरिवश्रदे हुँ हुँ पद् भद् स्वाहा।

ततो महाप्रतिसराया दक्षिणदिग्भवने विश्वपद्मोपित् चन्द्रमण्डलमध्ये माँकारबीजपिरिणामेन भाटिति महा-मायूरी पीतवर्णा द्ध्यंमण्डलाखीढा सस्वपर्यिद्धनी चिमुखा चिनेचा श्रष्टभुजा रत्नमुकुटिनी सर्व्याभर्णभूषिता तत्या दक्षिणप्रममभुजे वरदं दितीये रत्नघटधरा हतीये चत्रं चतुर्थे खड्रं वामप्रममभुजे पाचोपिर भिन्नां(शुः) दितीये मयूरिष्कं हतीये घण्टोपिर विश्ववज्ञं चतुर्थे रत्नध्वजम्, ततो मूलमुखं पीतं दक्षिणे क्षणं वामे रक्तम्, श्रशोक-वृद्धोपशोभिता तत्यार्श्वं स्थिता, ससप्तविषसञ्छादनकरी सरीद्रकिपिखादिराह्मसीविध्यंसनकरी समस्तनागादीनां सन्दासनकरी देवनागयह्मगन्धर्वर्नमस्तरणीया समप्त-विश्वनस्त्रसादिनवग्रहां दिभिः सेवनीया सस्थावरजङ्गम-

<sup>&#</sup>x27; AC omite परमुः हतीये ।

<sup>\*</sup> The second we is omitted in AC.

A देखलाम 1

विषित्रमोचनीया सदेवदैत्यासुरसम्मोदनकरौ । तस्या भगवत्या जायमन्त्रः— ॐ अस्तिविकोकिनि गर्भसंरक्षणि आकर्षणि हुँ हुँ फट् फट् स्वादा ।

तस्याः प्रतिसग्रहाः पश्चिमदिणि विश्वपद्मोपरि चन्द्र-मगुडलमध्ये मुँकारवीजगरिकामजां महामन्त्रानसारिगीं भावयेत् शुक्कवर्षी हाटश्युजी विमुखी विनेची स्फ्रत्सूर्य-मण्डलालीढां रवम्कृटिनीं सर्व्यालङ्कारणोभितां नव-यीवनोपेतां चारनुपाकण्डलालकारां शिरीषष्टश्लोप-गोनिताम, तत्याः प्रथमभ्जाभ्यां धर्माचक्रमद्वा दितीय-भुजाभ्यां समाधिमुद्रा तृतीये वर्टः चतुर्थे श्रभयः पश्चमे वर्ज पहे शरः हतीये तर्जनीपाशः चतुर्थे धनुः पच्चमे रलक्टरा पत्रे पद्माङ्गितकलणः, मृलमुखं मुक्तं दक्षिणे त्रकां यामे रक्तम्, नानाकुसुमाभिकी<mark>र्या साष्टलाक</mark>-पालादि दे<sup>के</sup>ः संदजनीया मचतुर्महाराजिकदेवसङ्कीः मंस्तृता मलाकः विद्याधरैर चिंता। तस्या जाणमनतः — ॐ विमले विपुले अववरे प्रमृते विरुत्रे हुँ हुँ फट् फट् खाडा। ्ततो महावानसम्या उत्तरस्यां दिशि विश्वपद्मीपरि चन्द्रमण्डलसर्व वाबीवपरिणामजा महासित'वती हरितवर्णा लक्ष्या क्षा की हा विमुखा विनेवा पद्भुजा तथागतसुक्त्रिकी जर्व्याभरकालक्कृता दिव्यवस्त्रीपच्छादनी,

<sup>&#</sup>x27; र्रामार mainted in AC: ' C ॰ ग्रियो।

<sup>\*</sup> A ===::

<sup>\*</sup> All MSS (V Na) read • कमणः which is absurd. Here बलाग is subscituted as in images जलम is generally seen to one of the twelve bands of महामलानुवाहिलों।

<sup>6</sup> AC • प्रतेतः ।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AC omit.

त्रकाः प्रवेमेश्वे चभयं दितीये वनं तृतीये घरं वामप्रवेमश्के तर्कनीयाणं दितीये घनः तृतीये रत्नधनम्,
मूचतुर्व इरितं दक्षिणे शुक्तं वाह्यं रत्नम्, चस्यक्रशोपग्रीमिता सकामदेवादिप्रमुखेः सम्पूज्य स्नृता महारीत्यादियक्षयंविखीविध्यंसनकरी कार्कानृकरध्ययंनकपोतादिविद्वारककरी सभूतपेतिप्रशाचित्रेगालगाशमादिसमोहनवरी । यस्या जायमन्त्रः— के भर भर सभर सभर
दिन्द्रियवक्षविशोधनि हुँ हुँ फद् फद् स्वाहा ।

एवं यद्यानिहिष्टं मगडनं विभाव्य तस्या रिफासमूह-यातात सस्वीजात रक्षीन नियार्थ तात्र रक्षयः समस्तिचेपातुकमिम्बाष्य तज्ञाक्यरे प्रवेशयेत्। पुन-गैगनकुद्दे स्फार्यिला अनचक्रमात्रय मन्त्र मञ्चार्य स्वसमयस्त्रे प्रवेशयेत्। ततः इय जेनलानीसृतं विभाव्य तसात् रिक्सिभः सर्व्यतदागतानाकृष्य सम्बन्ध प्रार्थये-इसिषेकम्, सिच्चमानमात्मानं [च] पर्णात । पूजास्तुत्य-हतास्वादपूर्वकं भावयेत् विचशमः नश्याकी हवजी महाप्रतिसरा, श्रोचयोर्देषयजी महास्राप्त लईनी, श्रासे मास्येवजी महासाय्री, विक स्थन । व्यक्तिमानानु-सारियी. स्पर्भे रेष्णीवजी महातित्वतः पवेदना-स्ति स्वार्षिज्ञानस्कन्ध्रधात्वायनस्य स्वायाः वर्षे देवता-िर्मातिक प्रात्या विभेषतः तः समयी भूत्वा मन्त्रं अस्तिन विधिना। यान्यव सञ्चाउरास्त्रवार्थान्ते तानि क्रिके साध्यनामांबर विकेश शालामानमेन अवि-THE STATE

<sup>े</sup> AC विधाः े A श्मेवः 'AC च रक्तेः

ज्वरे गरे तथा रोगे मंत्रामे च तथैव च। डाकिनी[स]भूतोच्छुष्मनदीशनुप्रपीडिते ॥ श्रशनिवद्युनोघानां पर्वते वनमार्गयोः। तसामान्त्रं सारेनित्यं सर्वशकानिस्दनम्॥

क्रमः---

मर्व्वमत्त्वहितार्थाय सर्व्वसत्त्वहितोद्यम् येन केनचिद्धेष्यमायुषी रुडिहेतुतः॥ पञ्चरहाविधानं च खिख्यते 'खस्ययनं मदा । मत्वानां च हितार्थाय वर्त्तयन् मण्डलं सुभम्॥ म्बिसुम्यां मुभे रम्ये गोमयेनोप लेपित । वितानवितते चैव नानावस्त्रप्रसम्बिते ॥ समन्ता सिप्तगन्धेन चन्द्रनेन विशेषतः। चित्राष्ट्र(क)मङ्गलिं कत्वा मण्डलं वर्त्तयेत् ततः॥ श्रीतेन 'रक्तच्रींन शान्तिकर्म प्रशस्यते । ण्डास्वास्टरनं कुर्यात् कर्शिकाकेशरान्वितम्॥ क्लश्राल् पञ्च संस्थाय सग्दामवस्त्रशोभितम्। खनगराका मंथुक्तपस्रवेन तु **सादितम्** ॥ पुरुतकं धर्माधातुं च पटं चायावसम्बितम्। पृथ्यं भूषं च गन्धं च बिलनैवेदाही कितम् ॥ दृळातुन्दनमायुक्तं शुक्कपुष्यं विशेषतः । दिस्तितिश च देवानां पूजयेश यशाँविधि॥ ग्डमत अल्डुच्यं पायसं च विशेषतः। गत्यव्यामा विनां दत्ता पूर्विस्थाने तु स्थापयेत्॥

• A तस्यासम्बद्धाः ।

<sup>1</sup> Ju 11 6

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A() • क्रिक्वे

तिसक्तव्यस्रापृषं मत्स्यमांसपनाग्डकैः।

कुम्भाग्डामां विलं द्यात् दक्षिणे दिशि स्थापयेत्॥

पायसं दिध स्त्रीरं च सर्ज्ञमं च विशेषतः।

पश्चिमायां दिशि स्थाप्य मागामां च महाविलम्॥

माषमुद्रकुलं त्यामां जाम्बुडीसीधुमेव च।

उत्तरस्यां दिशि स्थाप्य यक्षाणां तु विलं ददेत्॥

र्रशामीं दिशमारभ्य यावद् वा पथगोचरे।

श्रुक्तर्त्तं च हिर्तिं सग्दाम च प्रलंग्वितम्॥

मध्यश्वेतं सग्दाम नानापुष्यविशेषतः।

श्रीरक्षिरशरावाणां सर्ज्ञरगन्धमेव च॥

तत्तद्वस्तु[व]श्रेषाणां अधं द्त्वा यथार्थतः।

फलाफलं यथाप्राप्तं सद्भगेदकश्रक्ति॥

पष्टकादि यथोक्तं च खण्डसीरविशेषतः।

दिस्रिणं विलं संस्थाप्य अष्टचिह्नेन श्रोभितम्॥

#### तथा च-

धर्मभाणक श्राचार्यः कर्मवजी तथैव च। स्नानं कत्वा गुचिवस्तं श्रासनं च गुचिर्मतम्॥ पूर्व्वाभिमुखं तिष्ठयेत् पाठयेत् मौिलनं सदा। पिग्डपातिकभिक्षूणां गुचि शौलं प्रशस्यते॥ श्राचार्याङ्गुलिमा कश्चित् पाठयेत् परिशुडितः। एकवारादिकारभ्यैकविंशादि प्रवर्त्तयेत्॥

¹ ANb • योगां।

<sup>\*</sup> AC • \*\* | HW • |

A THITTEL

º AC मौत शरितश्व।

<sup>•</sup> AC सिकार •।

न्यनाधिकविधी पाठे सम्यक्सिडिन जायते। विथिए मुम्पनः वरुणासन्वाथम् यमात् ॥ तेन खस्ययनं कुर्यात् पूर्व्वबुद्धेन भाषितम्। शुक्तभाजनभक्तानां श्रामिषं च विवर्ज्जयेत्॥ सर्वे निराभिषं कत्वा सर्विशास्त्रे तु समातम्। उत्तराभिस्खाचार्यः तच कर्मा समारभेत्॥ भावयेत् पृष्वम्हिष्टं देवतासम्बनं प्रति । स्तुतिपृजासमायुक्ती घण्टावादनतत्परः॥ नमोऽस्तु बुडाय अनन्तगोचरे नमोऽस्तु ते सत्यप्रकाशके मुने। सत्ये प्रतिशाय प्रजाय मोचके सर्व्य च कामाः सफला भवन्तु॥ नमस्ते पुरुषवीर नमस्ते तु तथागताः। नमस्ते देवताः सर्वा धर्मधातो नमोऽस्तु ते॥ दूर्वाकुन्दसमायुक्तं साध्यनामविदर्भितम्। अर्चयेद् देवतामृधि धर्माधातुं तथैव च॥ सकद्चार्यं मन्त्रेणं सक्षद् यो गेन ऋर्वयेत्। अयुतेन तु कर्मीण आयुर्वर्षति सर्व्ववित्॥ येन केनचिद्ध्येष्यं (तस्या) मग्डलं च प्रवर्त्तयेत्। 'राज्यं राष्ट्रं तथा ग्रामं गोष्ठ**मुद्यानमेव द**्रा श्रमनुष्यावतार्रोगमडकद्भिष्टं नथ्यति। तेन कर्मीण रक्षन्ते भुष्कदारू एयपि स्वयम् ॥

A adds and after this. Repeated in A.

वर्तुमिक्ति

ततो रह्याविधानेन रह्या भवति निश्चितम् ॥ वातजाः पित्तजा रोगाः श्लेष्मजाः सन्तिपातजाः निहताः सर्व्वरोगात्र स्वस्ति भवति सर्व्वदा। पाठस्वाध्याययोगेन निर्विद्यो भवति निश्चितम्॥

॥ पञ्चरष्टाविधानम् ॥

207.

### नमो वक्षप्रद्युकाये ।

पृव्योक्तिविधानेन हृदि चन्द्रमण्डले हरितहुँकारज्ञाननिष्यत्वां वजशृङ्खलां चिमुखां पड्भुजां नीलगुक्षदक्षिणेतरमुखीं चिनेचां वजशृङ्खल्यारवहिष्ठणकरचयां
तर्ज्ञनीपायचापवद्यामकरचयां हरितश्यामवर्णाः ईषद्वसितमुखीं सर्व्यालङ्कारां दृष्टमत्वनिस्द्रदनीमात्मानं ध्यात्वा
सुद्रां बन्धयेत्। हस्तद्वयेन पृथक् पृथक् वजमुष्टिं कत्वा
कनीयसीं तर्ज्ञनीं च शृङ्खलाकारेण बन्धयेत्। ॐ
वजशृङ्खले हुँ फट् स्वाहा इति जापमन्तः।

॥ वजम्बुलासाधनम् ॥

श्रुन्यताभावनानन्तरं विश्वक्रमण-पर्व्वीक्रविधानेन स्र्य्यस्य इरित्रयाम हुँकार जां इरिता विमुखा च इसुजां प्रथमसुखमीवडासरसं दक्षिणं कपिणं कपिणानापनं च वामं रक्तं स्कुटीदंष्ट्राकरासं दक्षिकेषु पतुःकरेषु अभय-वज्रश्रुक्षसग्रद्धरां वामचतुःकरै रुधिरपूर्सकपासतर्ज्ञनी-पात्रचापधरां ससिताश्चेपासनस्यां मार्जारचर्मात्तरीयां अमोधसिडिभूषितोर्द्धपिङ्गलकेशां विचिन्त्य ॐ वज्रमृङ्खले इँ फट खाहेति मन्त्रं जपेत्।

॥ इति श्रामायान्तरेण वज्रशृक्षासाधनम् ॥

209.

त्रादी तावकान्त्री सुद्धासनीपविष्टः श्रन्याः सर्व्यधर्मा इत्येवमुचा र्थ एवमाचे भः श्रुन्या भर्माः प्रभवन्ती-त्येव दृष्टिसम्पत्तिमुत्पाद्य रत्नचयश्ररकादिगमनं कुर्व्यात्। ततो यावनाः सन्ताः सन्तसंप्रहेख संख्हीताः, ते सर्वे मया सर्वेजज्ञाने प्रतिष्ठापयितव्या इति। ततो इदये विश्वद्य-कमलं तदुपरि स्वर्थमण्डलं ततो हुँकारनिष्यवां क्यां-श्वकातिमनां 'सर्ववयक्तेदनीं दृष्टसत्त्वनिष्टदनीं स्थामां चिमुखीं चिनेचां दितीयैकपिक्रखंबाचनां बासे अकटी-मुखीं रक्तदंष्ट्राकराखां प्रथमे ईषदक्तितानमां अद्भार्था प्रथमदक्षिणकरेणाभयददां दितीये वर्ज द्वतीये व शक्कलां चतुर्थे भरं वामकरे रुधिरपूरितकपानं दित

<sup>&#</sup>x27; AC omit परितां.... भुजां। ' AC ...

A omits was LACL

तर्ज्जनिकां तृतीये पाशं चतुर्थे धनुः, सहुनतीं बुद्धमेघान् सुलिलतासनस्थां मार्जारचर्मात्तरीयां भावयेत् (ॐ) वज्जश्रद्धालाम्। शृशेन प्राप्यते बोधिः किं पुननताः मिह्नयः। ॐ वज्जश्रद्धाले हुँ फट्स्वाहा।

॥ वज्रशृङ्खासाधनोपायिका समानः॥

210.

नमो ध्वजाग्रकेयगायै।

नत्वा ध्वजायकेयूरां सर्व्वापायभथापहाम्। तस्याः साधनसंसिद्धिर्लिखते श्रहया मया॥ त्रादौ तावनान्त्रौ मुखगीचादिकं कत्वा मनोऽनुक्रले 'प्रदेशे सुखासनोपविष्टः—

> सन्मैचादिमनः गुद्धो टानपारमितापरः । भावयेन्मारविध्वंसकारियौं तारियौं रगे॥

ॐ चन्द्रार्कविमले स्वाहित मन्त्रमुचार्य सहिद बंकाराकारपरिणतचन्द्रस्त्र्यसम्पुटोपरि ध्वंकाः पौत-रिक्ताभराकाणदेणे बुद्धवाधिसत्त्वान् दृष्ट्वा मनोमयपुष्पा-दिभिः सम्पूज्य चिण्णरणगाथां पठेत्। तदनन्तरं ॐ स्वभाव-युद्धाः सर्व्धधर्माः स्वभावशुद्धोऽहमिति मन्त्रमुचार्यः मुहर्त्ते श्रून्यतां भावयेत्। ततः ॐ श्रून्यताज्ञानवज्यस्वभावात्म-कोऽहमित्यहद्धारमृत्याद्य सत्त्वाद्युदर्णाण्यः प्रतिविम्ब-सिन्तमं चन्द्रस्तर्यसम्पुटोपरि ध्वंकारपौतरिक्षाभिरनन्त-सन्तान् बुद्धवोधिसत्त्वरूपेणालङ्कृत्य तद्वृदि प्रविष्य पुनरा-

<sup>&#</sup>x27; N 39 1

AC omit.

<sup>े</sup> AC •कारपरि ।

गत्य रिम्मसमूइं बीजे प्रविश्वनं भावयेत्। तत् सर्वे परिख्य संप्रामतारिणीं देवीं पीतवर्णां मनोरमां चतु-वंक्रभुजां कुडां प्रत्याखीढां लम्बोदरीं गुभां रक्तवर्नुख-विनेचां सुनीलाम्बरधारिणीं श्रामं चक्रसव्यहस्तां वामाभ्यां तर्ज्ञनीपाशक्षणवजािक्तत्रवेतमूषलधरां वामाक्राश्चिष्ट-विश्वलां प्रथमं पीताननां वामे रक्तेतरसितां जर्द्धविक्वत-धूमाभां रक्तिपद्धोर्द्धजटाबडां कपालपच्चशोभनां पद्म-स्थिभध्यस्थं श्रातमानं भावयेत् स्थिरम्। एवं समयसच्चं निष्पास स्वर्थस्थहद्दीजरिमना ज्ञानसच्चमानीय सम्यूज्य जः हुं व होः एभिरश्चरेराक्षय प्रवेश्य बद्धा वश्चं नयेत्। ततस्यश्चातान् याचयेत्— श्रमिषिच्चन्तु मां सर्व्य-तथागताः। तत्रोऽस्रोभ्यादिभिः तथागतैः स्वहृद्यात् विस्कारितपच्चास्तपरिपूरितं कनककसश्चरस्तरभिषच्य-मानमात्मानं भावयेत्। तचेयं श्रभिषेकगाथा—

त्र्यसिषेकं महावजं **त्रैधातुकनमकः**तम् । ददामि सर्व्ववृद्वानां **चिगुग्नासयसभावम्** ॥

ॐ सर्व्वतशागताभिषेकसमयश्रिये श्राः हुँ स्थाहा। ततः परिशिष्टपानीयं परिणम्य मुकुटे श्रक्षोभ्यो जायते। मन्त्रमावर्त्तयेक्तियं सत्यवादी द्यापरः।

ॐ भगवित ध्वजायकेयूरे परसैन्धविध्वंसनकरि स्वसैन्धपिर्पालिन जर्णामुखि ख ख खाडि खाडि पर-सैन्यं अनन्तमुखेन अनन्तभुजेन प्रहर पुं हुँ पर फद खाडा— हृदयमन्त्रः। ॐ सर्व्वग्रहनस्रचध्यामी

<sup>4</sup> mign.

## बाहा- उपहर्यमन्तः। मालामन्त्रस्तु धारख्यां द्रष्टवाः।

कती दः सर्व्वसत्त्वार्थः सिद्धिद्दत्ता यथानुगा।
गच्छध्यं बुद्धविषयं पुनरागमनाय मुः॥
इत्यमेन मन्त्रेण विसर्क्षयित्वा विहरेत्।
॥ इति ध्वजायकेयूरासाधनं समाप्तम्।
। क्षतिरियं पण्डितमध्यमकरुचेर्धमर्भाकरमतेः॥

#### 211.

### नम बार्खीवारिवविज्ञाये।

प्रथमं तावनान्त्री मुखशीचादिकं कत्वा सुखासनीपविष्टः चतुर्क्रमाविद्यारान् भावयेत्। तदनन्तरं स्वष्टयकारपरिणतं चन्द्रमण्डलं ध्यात्वा तदुपरि सितसुँकारं दृष्ट्वा
तदिनिर्गतरिभासमूदैर्जगदवभास्य पुरतः सर्व्यवुद्धवेधिसन्तान् विचिन्त्य पूजापापदेशनादिकं कुर्यात्। ततः
भ श्रून्यतात्तानवजस्वभावात्मकोऽहम्। ततः पुनरिष
स्वष्टदौन्दौ पँकारजं विश्वदलकमसं ध्यात्वा तदुपरि
चन्द्रविन्यमध्यशंसितसुँकारं दृष्ट्वा तत्परिणतां उष्णीयचन्द्रविन्यमध्यशंसितसुँकारं दृष्ट्वा तत्परिणतां उष्णीयसन्त्रविन्यमध्यशंसितसुँकारं विश्वदलकमस्वचन्द्रस्थां वद्वप्रथमसितवद्नां दक्षिणे पौतमुखां वामे
दिक्षणचतुर्भुजेषु विश्ववजवामचतुर्भुजेषु

धनुःतर्ज्जनीयाशश्चभयभद्रघटइस्तां वैरोचनमुकुिटनीं दिव्यवसनपरिधानोत्तरीयां सितप्रभामाखिनीं पर्य्येत्।

तस्या दक्षिणे लोकेश्वरो वामे पद्मधारी दक्षिणे चामर-हस्तः, वामे वज्रपाणिः कुवलयद्स्वश्यामः वामे कुवलयस्य-वज्रधारी दक्षिणे चामर्हस्तः। एती निष्णी चिन्तनीयौ। ततः पूर्वदक्षिणपश्चिमोत्तरेषु अचलटिक राजनीलद्र्युः-महाबलाः। सर्वी नीला दिभुजा एकमुखाः चिनेचाः प्रत्यालीटा व्याप्रचर्माम्बरा जङ्किशा अष्टनागाभरणा विश्वद्रलकमलस्त्र्याकान्ता वामे तर्जनीपाप्रहस्ता दिश्वणे खङ्गअङ्गुश्रवज्ञद्रगुहस्ता भावनीयाः। उपि गुडावामकायिको देवपुची चिन्तनीयौ पूर्णकुमस्मतः स्तं प्रवर्षमाणी।

एवं सपरिवारां भगवतीं ध्यात्वा न्यासं कुर्यात् । ॐ शिरिसि, त्राः काछे, हुँकारं हृदये, वाँ ललाटे, हीः नाभी, श्रं त्रः पादयोः। ततो मुद्रां बन्धयेत् सम्पुटाञ्चलिं कत्वा तर्ज्ञन्यौ सङ्गोच्य । ज्येष्ठाङ्गुष्ठाभ्यां माधुकारं दत्ता ॐकारचयसहितां धारणीमेकवारमावर्च्य पद्यात् विना मुद्रया त्रावर्त्तयेत्। ॐ भुँ स्वाहा— हृदयमन्त्रः। ॐ श्रम्तायुर्ददे स्वाहा— उपहृद्यामन्त्रः। ॐ श्रमिते श्रमितोद्भवे श्रमितचकान्ते श्रमितगाचे श्रमितगामिनि श्रमितायुर्ददे गगनकीर्त्तिकार् सर्व्यक्केशस्त्रयंकरीये स्वाहा— इति मालामन्त्रः।

॥ त्रार्थ्योष्णीषविजयासाधमं समाप्तम् ॥

प्रवस्य पद्मं जगवायं ध्यानासक्तजगित्यम्। उष्णीयाराधनं वश्ये स्वसारं खाय साधनम्॥ काचिद् देशे विदारे वा भूधरादी मनोरमे। सुकुमारासनासीनो योगी चित्ते विचिन्तयेत् ॥ सत्त्वानां शङ्करं तच सभुँकारं स्फुरत्यभम्। बुद्धान् तस्यावभासेन पूजयेत् च्यांव्यवर्त्तिनः॥ सम्युच्य पुरतस्तेषां पापं कायादिकर्माजम्। क्यादिभेदसम्बातं देशयेदुपदेशवित्॥ अनुमोद्यं गुभं सर्व्वं तत्प्रहृतं विशोधयेत्। **चिर्त्रशर्णं गच्छे**त् 'सप्रपच्चं यथाक्रमम्॥ उपदेशं हढीक्रत्य यावदाबोधिसाधनम्। श्रासम्य क्षपया सत्त्वान् बोधि चित्तं विभावयेत्॥ निर्मितं च निरासम्बं निःस्वभावं खधातुवत्। तचाकारोद्भवाभोजस्थिते शौतांशुमण्डले ॥ देवीं तदीजसभूतां विमुखीं च विखोचनाम्। नवयौवनसम्पन्नां ऋक्वारादिरसास्पदाम्॥ सर्व्वबुद्धगुणाकीर्णां सर्व्वालङ्कारभूषिताम् । प्रभानीहर्द्धं सर्व्वाणां शर्त्रगनसन्तिभाम् ॥ जाम्बनदप्रभाकारां शान्तसव्याननोज्ञ्बलाम्। प्रवासीधरोद्धासिभीमतीवतराननाम् ॥

<sup>ं</sup> AC •स्कार् । का**नाम्बः**, Na •िर्म्बद्ध ।

विश्वहृद्यसंसक्तंकुलिशं सत्यपागिना । दितीयेनामुजासीनं बुइमन्धेन मार्गणम् ॥ वरदानं चतुर्धेन वामेनापि यथान्तमम्। तर्जनीनिहितं पाशं चापं चापि तवाभयम्॥ द्धानां पूर्णकुमां च ध्यायात् वैत्यगुडाखयाम्। सबीजं चिन्तयेत् पद्मं तड्डदिस्थमनुत्तरम्॥ तस्य जुङ्गप्रभाजालचोदना**णीलितं नभः**। बुडमेधेर्महाव्युहैबौधिसचीः समन्ततः॥ महाक्रयात्मकास्तेऽपि 'मन्त्रेण चथवर्त्तिनः। चिन्तनीयाः प्रयत्नेन सदा सेकप्रदायिनः॥ वैत्यान्तर्गतमाँकारं चामाकारं प्रभाखरम्। हुँ हीः यं यः इत्येतद् बीजजातं यथाक्रमम्॥ शिखाललाटकण्डसं हृदाभिचरणस्थितम्। चन्द्रमण्डलं मध्यस्यं ध्यायात् योगी महेश्वरम्॥ शरदिन्दुप्रभाकारौ स्फुरक्रभिक्तमा खिना। कसलवजसभूती सव्ये चामरधारिखी। पद्मवज्ञधरौ तस्याः पार्श्वयोः सव्यवामयोः। केकरं पुरतोऽत्युयं टक्किराजं च दक्षिणे॥ नीलदण्डं तु पृष्ठस्थं वामे महाबलं न्यसेत्। क्षपाणाञ्ज्यसद्वजदग्डसभूतपाण्यः॥ सिंद्युद्वजसम्पातप्रखयासोदनिःस्वनाः। ग्रीष्मार्कनयनास्रोक'दुष्टप्रासद्दा अमी ॥

सब्धे तर्ज्ञानिकायाधैरवसव्यक्तरीयताः। ज्ञालामालाकुला ध्येया विश्वपद्मार्कमण्डले॥ इत्यमहर्निशं मन्त्री भावयेद् यस्तु योगवित्। स प्राप्नोत्यचिराद् बोधिं वज्जयानप्रवर्त्तनीम्॥

॥ इत्यृष्णीषविजयासाधनम् ॥

**213**.

वसुधाराये नमः।

पूर्ववस्कून्यतापर्यन्तं विभाव्य भटिति जभाकरपमात्मानं ध्यात्वा स्वहृदये चन्द्रमण्डलमध्ये वँकारबीजनिर्जातां (वस्रधारां भगवतीं ध्यायात् कनकवणीं
सक्तलालङ्कारवतीं दिरष्टवर्षाकृतिं दक्षिणकरेण वरदां
वामकरेण धान्यमञ्जरीधरामक्षोभ्यधारिणीम्। पुरतो
थगवतीं श्रीवसुन्धरां दक्षिणतो वसुश्रियं पश्चिमतः श्रीवसुमुखीं वामतो वसुमितिश्रियम्। एताश्चाद्याक्षरबीजाः स्वनाविकासमानरूपाश्चन्तनीयाः।) एवं विभाव्य मन्तमावर्त्तयेत् ॐ वसुधारिण स्वाहा, ॐ वसु स्वाहा,
ॐ वसुश्रिये स्वाहा, ॐ वसुमुखि स्वाहा, ॐ वसुमितिश्रिये स्वाहा। प्रत्यहं गोमयेन दिहस्तप्रमाणं चतुरसं मण्डलकं क्षत्वा विसन्धं सुगन्धिकुसुमैरभ्यर्थं सहस्व-

<sup>&#</sup>x27; AC सर्वे ( ' N भाका ।

<sup>ै</sup> C ०गन्तरं।

<sup>&#</sup>x27; A has quanta atel again

चतुष्ट्य जपना प्रत्याक्तः । वर्षास्त्रहान । वकाः चन्द्रकस्मानः चतुर्वतः । तर् सहतौ श्रीभैवति ।

्रांट व्यवस्ताधनम् ॥

314.

श्रुष्ठ विश्व तिमुक्ति, तदा सर्वभेष पूळ्वत् कि वहस्य तृतीयकं बीजं अर्डेन्दुबिन्दु-भिषतं ति विश्व त्यानां (बसुधारां पौतवर्णां धान्य-मञ्जरीनात्रार् ववर्षमाण्घटबामङ्कतां दक्षिणेन वरदां मर्ळालङ्कारभूपितां सखीजनपरिष्टतां भाववेत्) श्राहमेव वसुधारेति। हस्तदयेन मुर्हि बङ्का मध्यमातृतीयपर्वभग्ना वसुधारासुद्रेयस्। ततो जापं कुर्व्यात् ॐ श्रीवसुनिधान-श्रेषं स्वाहा। पटुगतां भगवतीं श्रवतार्थ्य महतीं पूजां कत्या भावयेत् स्वपेद्य। ततः सिद्या भवति भगवती।

## ॥ वसुधारासाधनम्।

215.

पृत्वीक्षितिन पौतवँकारपरिसतां (विश्वेकमुसी पौता नवयोवनाभरणवस्त्रविभूषितां धान्यमक्षरीनाना रत्नवपघटवामहस्तां दक्षिणेन वरदां अनेस्त्रकीकन्यति। वतां विश्वपद्मचन्द्रासनस्यां रत्नसभवसुद्धार्थां)सारीकः

Byto

AN read and after this.

हृदयां भारिति निष्पाच मुद्रां बन्धयेत्। इस्तइयेन मुष्टिं इत्वा मध्यमा तृतीयपर्व्वभग्ना— वसुधारामुद्रा। ततः उन्वसुधारा रक्षनिधानक्षेत्रे स्वाद्या इति मन्त्रं जपेत्।

## ॥ वसुधारासाधनम् ॥

216.

वसुधारायाः पटस्य प्रतिमाया वा अग्रतश्चन्दनेन चतु-रसं मण्डलकं क्तत्वा तच भगवतौं मनसाऽऽरोप्य पूजियत्वा चन्दनालिप्तपाणिः वसुधारा धारणीपुस्तकं स्वचाववड-कुसुममालां पुरतः स्थापितोदकभाजनेन निश्चिष्य सर्व्व-सम्बेषु महामैचीचित्तमालम्ब्याभिमतसिद्धौ हृदयमाधाय वसुधाराधारणीं पठेत्। पठंश्च स्वाहान्वितमन्त्राणां स्वाहाश्च्दमुद्धारयन् सितपुष्यदूर्व्वासहिताश्चर्तं तण्डुला-न्युदकभाजने दद्यात् षण्मासं यावत्। पाठावसाने च श्वाष्ट्रप्रे तदुदकं विसर्क्चयेदिति।

॥ वसुधाराधारख्युपदेशः॥

ANCART .

<sup>ै</sup> AC •स्वावड•।

ANC • ताखबः

### नमो वसवाराह्ये।

प्रातरुत्याय योगी मुखशीचादिकं क्रत्वा समय गुलिकां मुखे प्रक्षिष्य गिरिगह्नरादिमनीरमे स्थाने विश्ववजा-सनासीन आजिकालिं वारचयमुचार्य ऋहं वजवाराही भूता तटाकारं जगत सर्वे करिष्यामीति कतिनश्रयः स्वहंद अस् अं र्क्तवँकारं पश्येत्। तदीय रक्तरिमाभः प्रचयानकदःसद्देर**कनिष्ठभुवनवर्त्तिनौं व**ज्जवा**राहौं व**ख्य-मागस्जापुषां गुरुबुडबोधिसत्त्वां यानीयाकाभे पुरतः संस्थाप्य हिद्दिश्मविनिर्गतपुत्राभिः सम्यज्य च तद्यतः पापत्राचा प्रधानुमोदना प्रधापरिशामना विशर्शगमन-जीधिचित्तीत्यादादिनं शला चतुर्बह्मविहारान् विभाव्यं ातः 🥩 श्रन्थताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहमिति मन्त्रार्थ-मामुखेकुर्वन् मुहर्त्तमप्रतिष्ठरूपेण तिष्ठेत् पूर्वप्रणिधान-वकात्। ससाधेर्व्याय आकाशे यँरँवें सँपरिखतानि धद्यस्थिको गवर्तु जचतुरसाणि इरिन्नी लर्तस्थेतानि चतु-र्म्यहाभुवनगड्नानि उपर्यापरि प्रयोत्। तदपरि सुँकार-सकार्व भुमेर्ह चतुरसं च चतुरत्नमयं अष्टश्वक्षोपशोभितं विकिन्य तादुपरि 🧇 मेदिनी वजीभव वजनस्य हुँ, ॐ मन्त्रप्राचार हुँ वँ हुँ, ॐ वजपन्त्रर हुँ पँ हुँ, ॐ वजवितान हुँ 👸 हुँ, 🦈 वजगरजाल चाँ भँ चाँ, 🧇 वज्र<sup>ी</sup>ज्वासानलार्क

<sup>1</sup> ANC afect

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A •द्

<sup>े</sup> Ab adds अकरणसम्बर्

<sup>\*</sup> AC omit गुरुषपरिखासना ।

<sup>6</sup> N adds तथा श्रून्यताज्ञानवच्यसभावाः सर्व्वचर्माः।

A • र्ज । 1 Ab • ज्याकाकराजाक ।

हुँ हुँ — एतैर्मान्त्रैर्वजभ्यादिषद्वं विधाय तद्श्यक्तरे चतुरसादिसर्व्वस्थासंयुक्तं क्रूटांगारं विचिन्य तक्यध्ये रक्तपँकारजमष्टदसपद्मं तदरटके आखिकाखिपरिणतचन्द्र-स्थ्यसम्पुटमध्ये रक्तवज्ञान्तर्गतं रक्तवँकारं प्रक्षतिप्रभास्वरं प्रश्चेत्। एतत्सर्व्वपरिणामेनात्मानं भगवतीं वज्ञ-वाराहीं दाडिमकुसुमप्रखां दिभुजां दक्षिणेन वज्ञ-तर्ज्ञनिकाकरां वामेन करोटकखङ्काङ्गधरां एकाननां चिनेचां मुक्तकेशां पण्मुद्रामुद्रितां दिगम्बरां पञ्चज्ञाना-त्यकां सहजानन्दस्वभावां प्रत्याक्तीढपदाकान्तमैरवकाल-राचिकां साद्रमुण्डमालालङ्कृतगाचां सवद्र्धिरं प्रवन्तीं भावयेत्।

तथा पूर्व्वादिचतुई नेषु यथाक्रमं वामावर्त्तेन डाकिनी-लामाखण्डरोहारू पिणीः कष्णश्यामरक्रगौराः; एता एकवक्ताः चतुर्भुजा वामे कपालखद्वाक्रकपालहस्ताः दक्षिणे डमरकिर्वाः चिनेचा मुक्तकेशा नगा आलीडासन-संस्थिताः पञ्चमुद्राविभूषिता भावयेत्। विदिग्दनेषु चत्वारि बोधिचित्तादिपूर्णानि कपालानि विचिन्तयेत्।

तद्भ भगवतीह्नदीजविनिर्गतरिप्राभिक्तं कारेण ज्ञान-चक्रमानीय हुँकारेण स्वसमयचक्रजले अक्तिन प्रवेश्य वंकारेण वन्धनं होःकारेण तोषणं कुट्यात्। ततः भुँहुँ खँ-श्राः डाँडँकारेणायतनानि वोधयेत्। पह्रेव

<sup>ं</sup> A ॰टाङ्गा॰।

<sup>2</sup> Ab reads दिखाने.... खद्दाक्षघरां after रुष्णानन्दस्रभावां।

l'Andre de la company de

सम्लपदैर्भगवतीं कवचयेत्। ॐ वँ नाभी, इाँ याँ हिद्, हीँ भाँ वक्रो, हेँ हीँ मूर्जि, हुँ हुँ शिखायां, फद् फद् सर्व्याक्रियस्त्रम्। ततो भगवतीकायवाक्षिक्तपयेषु ॐ आः हुँ इत्यर्पयेत्। ध्यानात् खिक्रो मन्त्रं अपेत्। तच मन्त्रः— ॐ वज्जवैरोचनीये हुँ हुँ फद् खाद्दा। चिसम्भं विख्ये भगवती भगवती भावयेत्। भावयन् भगवती रूपेण सर्वदा विहरेदिति।

॥ वज्जवाराहीसाधनं समाप्तम् ॥ ॥ क्रतिरियं महापिष्डितावधूतश्रीमद्दय-वज्जपादानामिति ॥

218.

नमो वस्तवाराह्यै।

कुमितदहनदक्षां ध्वस्तदीर्व्वाच्यंपक्षां विषदतजनराभ्रेईलयोपात्तमोक्षाम्। प्रश्मसुखसमृद्धां वज्जवाराहिदेवीं लिखति निचयमस्याः कोकदत्तो हि नत्वा॥

तचाईयामावभेषायां रजन्यां विधिनोत्यितः कचित् प्रमाणानादौ मनोऽनुकूले स्थाने सचन्दनाखुपिसते नाना-पुष्पप्रकरोपभोभिते साम्चात् भवासने वा यद्यासुलसुपिक्य मैच्यादिभावनापूर्वकं स्वहृदि 'चँकार्जस्थंमस्डके

Comits. ANAb को ANC विश्वरण। A • दोलांका ।
A omits a considerable portion of the Sadhana and resumes again after धारवलों in the middle of the Dhyana (p. 428, l. 15).

सित ही:कारज रिक्स जासी: प्रकाशीकत्य वज्रवाराष्ट्री-प्रमुखगरुयोगिनौबोधसम्बत्यागतान् यथास्थाने पुरः मंबीक्य हदीजनिर्गत-प्रचएडा-चएडाक्षी-प्रभावती-महा-नाशा - वीरमती - खर्वरी - सक्केश्वरी - द्रमच्छाया - चित्त -चक्राष्टाभिः ; ऐरावतौ - महाभैरवा - वायुवेगा -सुराभशौ -श्यामादेवी-सुभद्रा-इयकर्णा- खगानना - वाक्**चक्रा**ष्टाभिः : चक्रवेगा-खर्डरोद्या-शौरिडनी-चक्रविर्मिगी-सुवीरा-महा-बला - चक्रवर्त्तिनौ - महावीर्या - कायचक्राष्टाभिः ; नील-रक्तसितवर्णाभः अक्षोभ्यामिताभवैरोचनशिरोधराभिः, चन्द्रासनचिनेचपञ्चमुद्राधराभिः, वज्ञपद्मचक्रकपालमाला-ववडविशिखालङ्गुतशिरोभिः, वार्चिवपालखद्वाङ्गान्वित-पूजाव्ययकरपक्षवाभिः, अर्घादिपुरःसरं पूजयित्वा वन्दना-पापदेशनाश्वतर्गसंवरपुख्यानुमोदनाचिशर्गगमनबोधि-चित्तोत्पादमार्गात्रयणत्रात्मभावनिर्य्यातनात्र्रध्येषणाया-चना विधिवद् विधाय पुर्खं परिणाम्य श्रून्यताज्ञानप्रिः पत्तये शिर्मि सम्प्टाञ्जलिं कित्वा गायापाठपूर्व्यकं तथागतान् अध्येषयेत्। तत्रेयं गाथा- ॐ सर्व्वतथा-गताः शंसिताः सर्व्वसत्त्वानां सर्व्वसिद्धयः संपद्यन्तां सर्व्यतयागताश्चाधितिष्ठन्तु ॐ स्वभावशुद्धाः सर्व्वधर्माः स्वभावश्रुद्धोऽहमिति। तदनन्तरं पुज्यपुजापुजनान् सर्वधर्माञ्च श्रन्यानिमित्ताप्रणिहिताकारेण प्रत्ययवत् प्रत्यातमवद्यमधिमुञ्चन् हृत्मन्त्रं किर्णजालै-

N Bio 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N adds •क्री:कारण again.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> BC प्रनः।

<sup>•</sup> N adds देवीभिः after this.

<sup>°</sup>C व्यवि । <sup>6</sup> C वद्धा। <sup>7</sup> B

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> B • जासिकरबी• ।

र्निराभामीक्षय ॐ श्रन्थताज्ञानवजस्वभावात्मकोऽइमित्य-हद्कारं कुर्य्यात्।

ततः स्वचित्तं रक्तपँकार रूपेश परिनिष्यसं तत् परि-श्रॅकार्जतर्णिमण्डले सितइँ-'रक्तपद्मोपरि कारेण सूर्यास्थहीःकाराधिष्ठितारुणपचहाचिकवजं ध्यात्वा स्फारणसंहरणपूर्व्वकं तत्परिखतां घोडशवर्षाकारां शर-दिन्दुधवसा रक्तवर्तुसचिनेचां **ईषदंष्ट्राकरासवदनां नाना**-कुसुमविराजितमुत्रकेशाईवडं विराजितां कृष्णवज्ञावसी-दयमध्यीकृतकपा**लमालाबद्वचिशिखां चक्रीकुंएडलकछी**'-रुचकमेखलालङ्कतां विसासियताकोञ्चलसव्यकरपञ्चव-स्थितपृर्वोक्तवजेण ऋज्ञानपुरुषस्य भथानुविधायिनौं ऋव-मर्थेन अध एकसृ[चि]कोर्ध्वकृष्णपच्चसृ[चि]कसितदग्डानु-गतगुष्कसाईशिरोविश्वयज्ञकनकक्षणमुखविनिर्गतर्ण-त्मृक्षायिष्टिकान्वितविश्वपताकाविराजितवाहुदण्डासंसक्त-खड्ढाङ्गं चतुर्मारास्रगापूर्णं पद्मभाजनं धारयन्तीं खरद्रधिर-साद्रीन्वप्रितपञ्चाश्चिरीमासाप्रसमिनी रक्तपद्मीपरि स्र्यं ा ानपुरुषे त्रासीढपदस्यां विवस्तां प्रचएडस्र्यं-प्रभावता प्रतिविम्बसमां ऋक्वारादिरसोपेतां नार्क विदेशिदशु अगदर्थपरां सूर्व्यस्थहीःकाराधि-ष्ठित जिह्नद्यां वज्जवाराष्ट्रीमात्मानं ध्यायात्। ततो क्षा श्रिमजालैः सर्व्वसत्त्वान् तद्रुपायझां निष्पाच त्रात्मां पवेष्याहमेव भगवती वज्जवाराहीत्वहसारं

<sup>1</sup> C read क्षप्रश्नो .... तस्य रिखतां after • कुसमविशाणित •

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B adds अर्थ after this.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> С • **य×** • 1

<sup>·</sup> N »acazi :

<sup>&#</sup>x27; N • swinter (

तदन् स्वनाभी विश्वपद्मार्णसूर्यं मण्डले सितही: कारं दृष्ट्वा तन्मन्त्रमा लामश्रद्धणाकारां सितां चकस्वमण्योगेन वदनविवरेण निश्चार्य बुद्धगुणगणमण्मिन्त्रीपिधचन्द्रतारा लिपिशास्त्रकला दिप्रभावमादाय नाभिविवरे
प्रविश्वन्तीं स्वपरेषां सर्व्याज्ञानदृष्ट्वनात्मिकां ध्यायात्।
ततो हृद्दीजर्ग्यासम्बोदितगगनस्यां ज्ञानंदेवीं पुरतो
दृष्ट्वा पूर्व्योक्तद्वीगणैरध्योदिपुरःसरं पूज्यित्वा फेल्कारमन्त्रपाठपूर्व्यकं ज्ञालामुद्रां बद्धा ललाटे वामावर्त्तन
स्वामयन् तामावाद्येत्। तच एकलो लीभावान्त्रमन्त्राहृद्धारं कुर्य्यात्। तचायं मन्त्रः— ॐ योगश्रुद्धाः सर्व्यधन्माः
योगश्रुद्धोद्धम्। ततस्तदृद्दीजसम्बोदितान् गगनस्यान्
स्वाभ्यादितथागतानानीय तैः पञ्चास्तस्वतपञ्चतथागतात्मककल्याः तिविर्मितनानातूर्यशङ्कस्दङ्गपणववीणावेषुगीतध्वनिभः देवासुरेश्व जोजोत्कारपरायणैः कुद्धुमकर्पूरकस्वरीसुगन्धिकुसुमप्रवर्षिभः—

यथा हि जातमाचेण सापिताः सर्व्वतथागताः।
तथाइं सापियधामि गुइं तु दिव्येन वारिणा॥

गायां पठन्तीभिरात्मानमभिषिच ॐ सर्व्वतयागता-भिषेकं समयत्रिये हुँ इत्यनेनाधिष्ठाय तां विश्वपद्म-स्वर्थस्थास्रोभ्याधिष्ठितिश्वरकां चिन्तयेत्। ततस्तिनिर्मतं -प्रचर्ग्डादिदेवीभिः तिन्निर्मितनानाविधपूजाभिः श्रात्मान-मभिपूच्य वस्यमार्गकामेशास्तास्वादं सत्वा यावदिच्छं

<sup>े</sup> A तदम ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A •सुधुभा •, C • शुक्ष •।

<sup>े</sup> B व्याचान ।

<sup>\*</sup> C % . 1

<sup>&</sup>lt;sup>▶</sup> A ∘समस्मि•।

<sup>ं</sup> AC omit • प्रचुक्डादिदेवीभिः तक्रिकीत • ।

ध्यात्वा स्पुरणसंहरणपूर्वकं द्रुतादिदोषरहितं मन्त्रं जपेत्। तवायं मन्त्रः— हीः। यदा उत्यातुकामः तदा मन्त्रमानां नाभिश्यहीःकारे श्रन्तं भाव्य पूजापुरःसरं प्रणिधानं विधाय पुण्यं परिणाम्य शतासरं च विधोचार्यं देव्यहङ्कारमुद्दहन् सर्व्यधमीं स्व तद्रूपापन्नान् पश्यन् यथा-सुखं विहरेदिति।

तचायं शतासरमन्त्रः— (ॐ आः) ॐ वज्रसत्त्व समयमनुपालय वज्रसत्त्वतेगेपतिष्ठ हढो मे भव सुतोष्यो मे भव सुपोष्यो मे भव अनुरक्तो मे भव सर्व्वसिर्धिं मे प्रयच्छ सर्व्वकर्मासु च मे चित्तं श्रेयः कुरु हुँ इहहह होः भगवन् सर्व्वतथागतवज्ञ मा मे मुख्य वज्ञीभव महासमयसत्त्व आः (हुँ) इति।

सन्थान्तरेऽपि क्राटित देव्याकारमिमुखीक्तय पूजादिपुरःसरं यावदिच्छं विभाव्य प्राग्वन्मन्त्रं जप्त्वा पूर्व्ववत्
सर्व्यं कुर्य्यात्। ऋईराचसन्थायां तु पूर्व्ववत् सर्व्यं कृत्वा
श्यनकाले शिरःस्थाने गुरुबुद्धबोधिसन्त्वान् हष्ट्वा सम्पूज्य
ऋष्टाक्रपातप्रणामाश्येन सिंहश्य्यायां सुप्यात्। ततः
प्रभातसन्थायां देवीप्रबोधितः सन् पूर्व्ववत् सर्व्यं कुर्यादिति। यद्दा अनेन क्रमेण क्राचित् प्रदेशे श्वपर्यक्षेत्रेन
सुखासनोपविष्टः क्रपयाऽवसम्ब्य सर्व्यसन्त्वान् पापदेश्रनामारभ्य यावदोधिं चित्तात्पादपूर्व्वकं आःकारपरिखतायां स्वजिद्धायां पद्मद्खाकारायां हीःकारं ज्वसद्भासुरं
यावदिच्छं विभाव्य स्थिरीकृत्य श्रतार्वगु स्वकामासाक्षस्वनेण

¹ AC •रोऽन्त•।

<sup>ै</sup> AC बावदाबोधि ।

<sup>&#</sup>x27; AC सप्येत्।

विसन्धं चतुःसन्धं जपेत् योगी। सुषुपुः पूर्व्वविधिना 'सुप्यात्। एवं जपभावनात्मको विधिवत् लच्यानुत्रो अष्टलोकधर्मनिर्मुकः श्राहः समयसंवर्षः क्रपावान् कल्याणमिचाराधनतत्परो योगी सप्तलक्षजापेन मर्व्व-शास्त्रकलाकलापेषु 'अभिन्नो भवति। मेधावी श्रूरो विश्वारदः 'पर्षद्नभिभवनीयो वादी च भवति। ज्वरगर-विषडाकिन्यादिभिरनुपद्रुतो भवति। यह भश्चयति तद्मतं भवति। सिद्धे सित मन्त्रजापेऽस्मिन् एतन्मन्त्राभि-मन्त्रिता कठिनी यस्यैव इस्ते दीयते म मृखीऽपि कवि-भवति। तस्य गन्धमाचेण पत्रगादयः मन्त्रिति न भवन्ति। रास्य गन्धमाचेण पत्रगादयः मन्त्रिति न भवन्ति। विद्यान्तरेति स्थापि जदिध्या शास्त्रे अक्रतक्षेत्रेन विश्वप्तचेतसा अस्य मन्त्रस्य लश्चवयापेन ददं प्रज्ञाकोकसाधनं क्रतम्। 'ये पुनः स्थिरचेतसः अनन्त-रोक्तगुर्थेर्यक्ता भवन्ति तेषां सुतरां सिद्धिः स्थादिनि ।

॥ प्रज्ञासीकसाधनं समाप्तम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC ससप्तः।

<sup>3</sup> B आह.

<sup>\*</sup> ANC पश्चिद ।

<sup>1</sup> ANC व्नविधिः।

<sup>ं</sup> ANB खपेत् ।

<sup>↑</sup> AC चामि०।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ANC बेग।

सच्चान् वशौकत्य चतुरार्थ्यसत्येऽवतार्खाय वश्चविधि-रुचते। ततः पर्वात्रक्रमेण निष्यमां भगवतीं एवं रक्त-बौजचिद्धपरिगासती रक्तवर्शी विभाव्य सम्पूज्य स्तुति कुर्यात् अक्षोस्यवज्ञेत्यादिगायाभिः। वितस्वनिर्याताधी-मुखकरोटचयोपरि रक्तमाःकारच वज्रपद्मभाएडे दम-समयान वोडग्रखर्वकाराद्वित्रतिम्बाजनैर्धिष्ठिता-नधी यँरँपरिणतवाखिमिमाडुसाम्यां ज्वासानसतापनं क्रत्वा समयन्यस्तवीजर्भिचोदितत्यागतसमुद्दान् त्रानीय तवान्तर्भाव्य त्राद्यस्वरजातं चन्द्रोपरि हँकारजचन्द्रस्यं तद्धिष्ठितसितपञ्चस्त्रचिक्ववञ्चस्मृरितर्भिमालैर्वञ्चधर-मपि चन्द्रवज्ञस्य च प्रवेशात्, उत्पातकताविचिकित्सादि-दोषापगते तद्परि अनारं ध्यात्वा तत्कर्णैस्तवा-गतानस्तरूपापद्मान् नानाकोकधातुस्यास्तमपि तच प्रवेश्य प्रखवस्य च प्रवेशात्। यद्याविषयवमस्तं हङ्घा वारचयं चितन्वैर्धिष्ठाय विधिवदम्रतास्वादं इत्वा याव-दिच्छं विभाव्य खनामाध्ररपरिसतं साध्यं पुरीवर्त्तनं दृष्टा तन्मन्त्रमासानिर्गतर्ग्याभः तमानीय तनान्तर्भाव्य तस्य चित्तं मकार्परिणतं श्रारक्तचन्द्रमण्डला कारं ध्यात्वा तकाकामालानिर्गतां देवीं रक्तवर्णां वामकरेख श्रीःकार-पाणधरां दक्षिणकरेण रक्तोत्पलकलिकानिभवजासूमधरां

ANC omits • ave 1

<sup>े</sup> B • चन्त्रमगढ़को । • B • माकार ।

AC • मखा• ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AC तान् वृद्धाः।

साध्यपुरोवर्त्तिनीं दृष्टा ॐ आः हीः अमुकस्य चित्तमा-कर्षय हुँ जः इति तामाज्ञापयित योगी। ततः सा देवी विधिवत् प्रविध्य पाभेन संविध्याङ्गभेन चोदयन्ती यथा-वदानीय स्वचित्तं प्रवेभयेत्। देवी तु मन्त्रमालान्तर्गता दृष्ट्या। ततस्तं मुक्तभिलं विद्वलं विद्वलं गलं (?) रन्तुकामेच्छ्या एकान्तपर्वभीस्तं क्रतकरपुटाञ्जलिकं माधकामिमुखं विं करोमीति [ब्रूते]।

॥ वजवाराहीसाधनं समाप्तम् ॥

220.

दिगम्बरा मुक्तकेशी वज्जवाराष्ट्री नाभिद्ध कार्चि कपालधारिसी न्यानी चिन्या। वश्यं भवतीति।

॥ वज्जवाराच्या वश्यविधिः॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C साध्यस्य :

## ्र नमो भगवळे आर्थव**सवाराह्यै**।

अथातो भगवतीनां गुद्धेश्वरीणां सर्व्वदेवतीनां महा-धियानां—

महान्तं च महागृद्यं महामायां महेश्वरीम्। चैलोक्यं संहर त्यंपा चैलोक्यं स्टजते पुनः॥ गृद्धं कालाभियं माता महामायेति विश्रुता। र्वेलोकासमनी विद्या 'प्रपद्येयं महेश्वरी ॥ यया विज्ञातमाचया विद्यया साधकेश्वरः। सदेवगन्धवेगणान् सथ**क्षासुरमानुषान्**॥ विद्याधरिपणाचांश्र राष्ट्रसो<sup>®</sup>रगिकवरान्। वशमानयति भूतानि जसजस्यसजानि च॥ महास्रर्ध्वकरी विद्या इन्द्रजासकरी तथा। मोहनं सामानं चैव विदेषोचाटनादिकम्॥ वश्याकर्पण जमां चानेकविधकुतू इसम्। पठिता कुरुते विद्या वाचां सिद्धिं च साधके ॥ न जपं न वृतं तस्य नोपवासो विधीयते। अक्षेत्रतो भवेत् सिडिदेवि सत्यं वदाम्यहम्॥ मन्त्रं तव महामाये सर्व्वचैलोक्यसाधिके। प्रवस्थामि महायोगे दिव्यैरसर्पङ्क्तिभिः॥

ॐ नमो भगवति वजवाराहि आर्थापराजिते वैलोक्यमाचे महाविद्ये सर्व्वभूतभया वहे महावजे वजा -

AC omit गुद्धेश्वरीयां सर्वदेवतीनां। ै A • त्येका

<sup>े</sup> ACB व्हज्यते। • ANC •कासमर्थ।

<sup>&#</sup>x27; ABC • जम्मनं। ' AC महावैद्य•, Ab विद्ये।

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> B ॰ परे । 10 Ab वक्की (

मने श्रजिते श्रपराजिते वश्यद्वरि 'घनसामिण 'विध-श्रोधनि कोधनि कराखिनि सन्त्रास्थि उपनि सुप्र-भेटनि' पराजये विजये जन्मनि साम्बर्धन होत्रा बन्ह-वाराष्ट्रि महायोगिनि 'कामेश्वरि खंग तन्त्रभा होतंते होतंत्र इन इन प्राणान किङ्किणि किङ्किणि विकिति विकित धुन धुन वज्रहती शोषय शोषय 'खडु: अल्याबारा विक "म**हापिशितमांसासनि मनुष्यान्त्रप्रा**हते साद्रैनश्किते। मांबायियतथारिणि सुभानिसुभे इन इन प्राणान "<mark>सर्व्वपापसच्चानां "सर्व्वपश्चनां "मांसच</mark>्छेदनि क्रोधसूर्त्ते **दंष्ट्राकरां सिन महा भूद्रे श्रीहेरकदेवस्य** अग्रमहिपि सइस्रिरे सइस्रवाहवे शतसहस्रानने ज्वलिततेज्ञि ज्वासामुखि पिङ्गसंबोचने वजगरीरे वजासने 'मिसि "मिसि तिमिसि तिमिसि हे हे हुँ ख ख धु धु धुरू धुर मुरु मुरु ऋदैते महायोगिनि पठितसिंहे दे "भूँ दे" धँ धँ गँँ गँ हे हे ह ह भीने इस इस वीरे हा हा हो हो हुँ हुँ चैलाकाविनाप्रनि प्रतसहस्रकोटितयागतपरिवारिते हुँ फट सिंहरूपे खः गजरूपे गः चैलाक्योदरे महासमुद्र-**"मेख**खे यस यस हुँ हुँ फट वीरादैते हुँ हुँ हा हा महा-

<sup>&#</sup>x27; ANCB नेज । 2 AC विश्रोषिण, NAb विषयोषिण।

<sup>ं</sup> Ab भामे । ं AB प्रोंगतंगे प्रौतंगे ।

<sup>&#</sup>x27; AC खिंखि । ' Ab adds वच o before this.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ab •मदार्थितस्ति । । । B सर्व्यापाय ।

Omitted in Ab. 13 Ab महामांग

<sup>15</sup> AC •सरिव ।

<sup>🏄</sup> Ab मिलितचिलिते करालिनि । 💛 N चिलि । 💛 🕾 🖼 में ।

<sup>.</sup> Ab सं : 20 Ab सं । य Ab इंड । 2 AC ब्लेखने ।

पश्मोद्दान योगेश्वरि त्वं डाकिनि 'सर्व्वखेषाकानां वन्दिन सद्यः प्रत्ययकारिषि हुँ फट् भूतचासनि महावीरे परम-सिबे महाविद्येश्वरि हुँ हुँ फट् हुँ फट् स्वाहां।

# ॥ ज्वालामुखीसाधनप्रयोगः ॥

#### 222.

एषा भगवती महामाया पिठतिसिद्धा। अध्याः साधनं भवति। सोमग्रहे स्वर्थग्रहे वा ग्रहमपश्यन् एकविंश्रित-वारान् प्रवर्तयेत्। ततः सिद्धो भवति। यावदावर्त्तयति तावत् स्वीसहसेरन्गस्यते। सक्षदुधारितेनाकर्षयति मार्यति कृष्ठवेतसा उद्याटनविद्धेषणस्त्रभनं च कुरुते। इच्छावशात् कुसुमं सक्षत् परिजय्याकाशे स्थित् ब्रह्मांदीनाकर्षयति। श्रम्थानाङ्गारं सक्ष्यातं यहे ग्रामे नगरे वा स्थित्, दाहं दर्शयति, मयूरिपच्छवं सक्ष्यातं श्राकाशे धामयेत्, प्रनर्पश्यमयति। शर्करां सक्ष्यातां चतुर्दशं स्थित्, चतु-रङ्गबलं दर्शयति। मयूरिपच्छवं विपरीतं धामयेत्, प्रत्यान्वयनं क्रतं भवतीति।

## ॥ महामायाञ्चा**लामुखीवजवाराहीप्रयोगसाधनम् ॥**

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> सर्वे॰ only in Ab. <sup>2</sup> महा॰ only in B.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> After the end of the mantra Ab repeats the portion beginning from ॐ नमो भगवति...कामेश्वरि खने adding इं पर् at the end.

This colophon is found only in Nb.

ANC •दीनादश्रेवति।

अधुना महामायायाः समामानान्युच्यन्ते। पूर्वीदि-दिग्भागे मण्डलस्य साधकानुग्रहं नाम ग्राशानं उत्तरेणाद्वैतकरं पश्चिमे क्रोधाननं दक्षिणे घोरान्धकारं श्राप्रेयां महाप्रसयं नैस्त्यां महामेलापक्षयोगबहुलं वायव्ये सिंहनादमहा फेलारं ऐशाने सरोजबीजं नाम प्रमणानम्। एषु च यथायोगं दंग्धाईदग्धाङ्गखिरिताङ्गाई-खिरिडताङ्गविभीषणाकारं भयद्भरं श्रूसिम्बोर्डार्डशवाः **पाटलकक्के**लिचूडाशिरीषो दुम्बरवटाश्रत्थनागकेशरपादपा **यथाक्रमेग** महिषमार्ज्ञारभेक्षुकव्याघाश्वरधश्रकरिपणाच-मुखा महर्डिका यक्षाः समन्तत्रक प्रमणानाष्टके स्माल-एधोलुकवायसाख वेतालभृतादय इति।

॥ महामायादेव्याः प्राथानम् ॥

224

नमः वचवाराह्ये।

🖐 'हीं घातय सर्व्वदुष्टान् हुँ फट् स्वाहा। बिलं द्रस्या ध्यानं कुर्व्यात्। नाभिमध्ये रँभवं विकोणमग्नि मर्ख्डलं तन्मध्ये चतुईलपद्मं रक्तवर्णे तद्परि हीँकार कस्पा प्रिवट् देदीप्यमानं तत्परि खतमात्मानं वजवारा ही रक्तवर्थां चतुं ईखेषु पञ्चाधतस्तपद्मभाजनं ध्यात्व पेतासनस्यां त्रासीढपदां नग्नां ऊर्द्धकेशां कपासमुकुट

<sup>े</sup> A पृत्। े A ॰हम्ब॰। े N ॰नन्तरं। • AN omit. • ANC क्रीकारं, B क्रीं

Bomits चतु ... अभाजन

पञ्चमुद्रोपेतां चतुर्भुजां दक्षिणे वज्जवजा सुश्धरां वामे कपालखट्वाङ्गतर्ज्जनीपाप्रधरां एकमुखीं प्रिनेषां सकुटी-करालवदनां वज्ञधोणां सुभीषणां रहददरां खलजिहां भावयेत्। ॐ वज्जवाराहि आवेशय सर्व्वदृष्टान् हीँ स्वाहा— उपहृद्यम्, ॐ हुँ हीँ 'हाँ— हृदयं सम्रा जपेत समाहिता भूता। सिध्यति नाच संश्यः।

अं ऋ हीं हुं हाँ हः। अनेन मन्त्रेण महामांसचूर्ण क्रत्वा ध्रपं दशात् पटायतः। सिध्यति दिनैकविंग्रत्या यावनान्यया। ॐ हीँ हैं हाँ हः इः हः हीः हीः हैं हेः फेत्कारं दद्यान्त्रिशायां बिलम् सर्व्वमार प्रश्मनार्थम्। निशाबिकः पञ्चोपचारेण दातवाः। यस्य कस्यचित्र कथनीयम्। वज्ञयोगिन्धोऽधितिष्ठन्ति तस्राच संशयः। श्रीवज्जवाराहीकल्पः सर्वार्थसाधकः।

## ॥ वज्जवाराहीसाधनम् ॥

### 225.

पँकारपरिगतं रक्तपद्मं तस्त्रोपरि यँकारपरिगतं वायु-मग्डलं कर्षा धन्वाकारं ध्वजाङ्कं रेफपरिग्रतं रक्तं विकीय-मग्निमगडलं ज्वालाङ्गं वँभवं अव्मग्डलं श्रेतं वर्त्तुलं घटाङ **लंकार**जं प्रथिवीमग्डलं चतुरसं हरितं सुँकारसभवं सुनेहं

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ANC वश्चाङ्ग • ।

AN St. C TT

ANC 🕏 L

<sup>·</sup> ANC at

This colophon is found only in Nb.

AC धन्दाभं।

बतुरसं चतुर्दारं अष्टशक्कोपशोभितं तन्मध्ये पँकारपरिणतं पद्मं तस्योपिर हुँसभावं विश्ववज्ञं तद्दरके आलिकालि-योगं तन्मध्ये वँकारपरिणतं वज्ञम्। एतत्परिणतां वज्ञ-वाराहीं रक्तां चिनेचां मुक्तकेशां नग्नां खण्डमण्डितमेखलां शतार्डसाई नरिश्रोमालाप्रलम्बितां वामभुजे कपासं दुष्टमाराद्यस्टम्धरं दक्षिणे—

तर्ज्ञथन्तीं दिशः सर्व्वदुष्टतर्ज्जनवज्ञिकाम्।
कल्पविद्यमहातेजां सवन्तीं रुधिरिप्रयाम्॥
जर्द्धपादिस्थतां भावयेत्। पद्मस्य पूर्व्वादिपचे—
डािकनीं तु तथा लाभां खण्डरोहां तु रूपिणीम्।
विदिक्पचे तथा भाव्याः करीटाश्वत्वारः शोभनाः॥
मन्त्रं चाच— ॐ सर्व्ववृह्यडािकनीये वज्जवर्णनीये हुँ हुँ
फट् फट् स्वाहा।

॥ श्री त्रोडियानवज्रपीठिविनिर्गत जर्र्ध्वपादवज्र-वाराहीसाधनं समाप्तम् ॥

AC outso

N adds a third st

<sup>\*</sup> B • श्री शानं • ।

<sup>&#</sup>x27; B सर्व्याः

<sup>\*</sup> BC uz only.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B omits • জর্ম্ববাহ•।

प्रथमं तावद् योगी प्राणानादी मनीरमे स्थाने सहदीन्दी ॐकारिकरणेर्गुरुबुबिधसम्बानानीय पुरतो- श्वस्तस्य पूजापापदेशनादिकं कत्वा स्थममं चैधातुकं विचिन्त्य हुँवजीकतभूमी प्राणानाष्ट्रसमध्ये धर्मी- द्यान्तर्गतपद्मवरटके चन्द्रस्यर्विसीमसस्पृटस्थवँकारवजं तदीजसमुद्भवां भगवतीं वज्जवाराष्ट्री प्रस्थानसम्बन्धां एकवां दिश्रजां दिश्रको—

तर्ज्ञयन्तीं दिशः सर्व्यदुष्टतर्ज्ञनवजिकाम् ।

वामे 'कपाणं विश्वपताकाविराजितवाहुदण्डासकत्व खट्टाक्रथरां भैरवकालराज्याकान्तां प्रत्यालीवेन ताग्डवां दिग्वासां मुक्तकेशां खण्डमण्डितमेखलां दंष्ट्राकराजवदनां चिनेचां विकताननां विश्ववज्ञधरां मूर्धि वर्ज्यमालाकपाल-शोभितां मुण्डलग्दामदेहोभयशोभां सर्व्यालकारभूषिताकी सर्ववृद्धाभिषेकजां वैरोचनकुलोक्सयां सर्व्यसिविप्रदायिकां स्फुरत्संद्यारविश्वद्यम्—

> पूजास्तुत्यं सतास्वादं कृत्वा योगी समाहितः। सादरं भावयम् नित्यं सम् दुवत्यं सामुतः।

भावनां कत्वा न्यासं कुर्यात् विश्व प्रश्राद् वीनिर्वतः। ॐ वं वजवाराष्ट्री नाभी, षाँ याँ सामिनी पृष्टिः, हीँ नाँ

ANC कपालखड़ाकु घरां।

³ A ∘खता•।

<sup>\*</sup> AG #1

AN rest, B.m.

सीयनी यत्रो, हैं हीं सञ्चालनी शिर्सि, हु ह सन्त्रासनी शिक्षायाम्, फट् फट् चिख्वितां सर्व्वाक्रेयस्यम

नाभी हदि तथा वक्षे शिरः शिखास्त्रमेव च।
कित्वायग्रंथ्या खलु मध्यस्त्रणी
श्रक्तुष्ठवज्ञो हढं संप्रपौद्ध।
संस्थाप्यतामधा ललाटदेशे
श्रावर्त्यावर्त्योवर्तेन च विभामधेत्॥

श्राकान्तपादो हो हिएन् मूर्भा फेंकार नादतः दणदिग्लोकधातुस्था वीरयोगिनीः श्राक्षयेत्— ॐ योगगुडाः
सर्व्यधर्माः योगगुडोऽहं ॐ श्रचित्र होः जः हुँ व होः
वजडाकिन्यः समयस्तं हथ्यहोः। विजाञ्जन्या जर्द्धिवक्षचवित्रं
दयानिशार्डके— ॐ ख ख खाहि खाहि सव्ययशराक्षमभूतप्रेतिपशाचोन्नादापसारडाकडाकिन्यादय इसं विशं
यक्तन्तु समयं रक्षन्तु समयं सिद्धिं प्रयच्छन्तु यथैवं ययेष्टं
भुष्णय पिवय मातिक्रमय मर्म सर्व्याकारसत्पुष्णिय इये
सहायका भवन्तु हुँ हुँ पद् पद् स्वाहा— बिल्मन्तः। ॐ
वजवेरोचनीये हुँ पद् पद् स्वाहा— हृदयमन्त्रं दशाक्षरम्।
ॐ सर्व्यवुद्धडाकिनीये वज्जवर्णनीये हुँ हुँ पद् पद स्वाहा।
उपहृदयमेकविंशत्यक्षरम्। ॐ सर्व्यवज्ञकामिनि सर्व्यभक्षयं
शोधय गुद्धविज्ञिण हुँ स्वाहा— सर्व्यभक्षयशोधनमन्तः।

AN #

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The MS B ends here.

<sup>\*</sup> The metre in this Śloka is faulty.

AC wroter !

<sup>·</sup> AC HH +

<sup>&#</sup>x27;AC omit.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Comits.

<sup>₹1</sup> 

Comits.

श्रथवा उपदेशः — स्वचित्रं विश्वदीकर्त्तुकामः स्वनाभि-कमलोपिर सोमपुटान्तम्धसर्थपद्यस्यकारविनिर्गतम्याल-तन्त्वाकारम्भितं कार्यकाः, वैधातुंकं प्रभास्वरं महा-सुखाकारं प्रदेश

॥ 🍪 - अवाराजी**साधनं समाप्तम् ॥** 

227.

नमां वच्चवाराह्ये।

नसी निर्म जगन्मत्वा सम्बोधिं च तथा मनः। स्थापयासि जगद् बोधौ वज्जवाराहिकात्मकः॥

मनोऽनुक्र्लं अभगनादौ स्वहृदि चन्द्रे ॐकारकिर्णर्नभित नृष्कुडवीधिसत्त्वान् दृष्ट्या पापदेशनादिकं
कृष्णिन्। ततो निरालम्बश्रन्थतां भावयेत्। हुँ वजीसृतस्त्रादी प्रमानाष्ट्रकमध्ये धर्मधातुमयधर्मोद्यान्तगत्तपद्मवर्दो प्रमानाष्ट्रकमध्ये धर्मधातुमयधर्मोद्यान्तगत्तपद्मवर्दो प्रमानाष्ट्रकमध्ये धर्मधातुमयधर्मोद्यान्तगत्तपद्मवर्दो पन्द्रस्यरविसोमसम्पुटस्यवँकारवज्ञसम्भवां
भगवती भाववत् वज्जवाराही प्रस्थानस्त्रमां
विश्वक्रवां दृष्टिगं तर्ज्ञथन्ती दृष्टतर्ज्ञनवज्ञिकां वामे
क्षपान्यद्वाङ्गधरां भैरवकालराज्याकान्तां प्रत्यासीदेन
सत्ताण्डवां दिगम्बरां मुक्तकेशां खण्डमण्डितमेख्वां दंद्राकरालवदनां चिनेचां विश्ववज्ञधरां वज्ञमासाक्षणां सर्वकृतिः
मुण्डस्वव्दागदेहशोभां सर्व्यासङ्गर्भोभितां सर्व्यवृद्धाः
पेकां वरोचनकुसोद्भवां सर्वसिक्षप्रदायिकां स्कृते
त्रसंहारविश्वहाम्।

<sup>1</sup> AC . Haz. N . Ha. 1

पूजास्तुत्यस्तास्वादं कत्वां योगपरायणः। सादरं भावयन् नित्यं सघु नुइत्वमाप्नयात्।

भावनाखिनो मन्त्रं जपेत्— ॐ वज्जवैरोचनीये स्वाहा। अवोपदेशः स्वनाभिकमलोपरि सोमसम्पुटान्त-र्गतमृणाखतन्त्राकाररिमां ध्यायात्। ततः वैधातुकं प्रभा-स्वरतया तत् चित्तं सुखशान्तमाद्यमनुत्यन्तं प्रश्चेदिति।

॥ संख्रिप्तवज्ञवारा ही साधनं समाप्तम्॥

228.

नमो नैरात्याय ।

दोम्बीहेरकपादैदें वीचक्रस्य भावना कथिता।
सिचन्य सकलं तत्त्वं हे वजात् योगिनीतन्त्रात्॥
नभित्त भट्टार्नं दृष्टा गुरुकुलिशेश्वरं प्रभुम्।
पूजयेत् वन्दयेत् धीमानस्रोभ्यप्रतिकृपकम्॥
स्ववीजं हृदये ध्यात्वा पूजामेघं प्रकल्पयेत्।
श्रष्टाभिर्माद्यभिर्मित्यं पञ्चास्तप्रयोगतः॥
'गीर्थ्याद्याः पञ्च योगिन्यः पञ्चास्तप्रयोगतः॥
श्रष्टं च देशयेक्तित्यं पुण्यं चैवानुमोदयेत्।
चिरुक्तश्रर्णं यायाद् बोधी चित्तं विभक्तिं च॥

<sup>ं</sup> AC • खादमं

<sup>\*</sup> N adds योगी after this.

<sup>ै</sup> AC •वस्त्रवी•।

<sup>\*</sup> This śloka is omitted in A.

<sup>\*</sup> C म्टलाः ।

<sup>ं</sup> N ० खिनी।

A रवश्ववद्या, C रमदमर्वा (?), N रसहमर्व्य (?)।

प्रथमं ध्याबाकीची तदनु करको विभाववेत्। पुनर्पि भुदितां ध्यायादुपेक्षां सम्बंधेवतः॥

तद्नु जिनमन्त्रं पठेत्— ॐ श्रुग्वताज्ञानवव्यस्त्रभावा-त्मकोऽहम्। स्वपरं विभाव्य श्रुन्धं प्रशिधानमनुसारेट् योगी।

> रेफेण द्धर्ये पुरतो विभाव्य तस्मिन् रवी हुँभवविश्ववज्ञम्। तेनैव वज्रेण विभावयेच

> > प्राकारतत्यञ्जरबन्धनं च ॥

खिशती चिन्तयेद् धीमान् प्रशामेकार्रू पिणीम्।
तिसान् विभावयेत् पृष्टीं चतुरक्षां दरीतिकाम्॥
पृष्टीमण्डलमध्यस्यां चन्मण्डलं विभावयेत्।
त्राप्मु तेजः पुमर्ध्यायद्गी च मरुमण्डलम्॥
मरुमण्डलमध्यस्यं चात्मानं चिन्तयेत् ततः।
मित्रीभ्य भवेचक्रमेकां कारेख चात्मना॥
चतुष्कोणं चतुर्दारं चष्टलक्षोपशोभितम्।
हाराईहारसंयुक्तं वजस्ववर्षक्रुतम्॥
तिसांश्रक्तं गतप्राणान् पच्चद्गं विभावयेत्।
योगिनीककुभोदेशात् चासनं पच्चद्गं मतम्॥
त्रासनोपरि चन्द्रं च चन्द्रस्योपरि भाक्तरम्।
त्रासनोपरि चन्द्रं च चन्द्रस्योपरि भाक्तरम्।
त्रादर्शसमताचानौ चन्द्रस्यो प्रकीर्तिते।
चक्रारसभवा किन्नः प्रत्यवेद्यवस्यान्

प्यामेकामनुष्ठानं निष्यत्तिः गुडधर्माताः।
प्रयानात्मकं देशं योगिनौनां प्रकीतित्त्॥
पन्दार्काभ्यां च कच्यां शवलीभृतं यथा जलम्।
मिश्रीभृय पुनः पश्चात् त्तेया नैरात्म्ययोगिनौ॥
कृष्णवर्णा महाघोरा पश्चमुद्राविभृषिताः।
सब्ये कर्त्विर्महाभौमाऽवसक्ये पद्मभाजनम्।
श्रवसक्ये वज्जखद्वाङ्गं व्याप्रचर्मां हताः कटाः॥

श्रश्नाद्ध उच कथितानि तु नैरात्म्यादीनाम्, ज क कृ एर इति च प्रोक्तानि पुकस्यादीनाम्, एर ए प्रश्नो बीजानीति गौर्खादीनाम्, श्री श्रं बीजे पुनर्णि कथिते श्रामिश्ची चित्तशास्त्रत्वशासितामाभोधिमिडिभिः तान् मुद्रयेत् नैरात्म्यादीन् प्रज्ञापुटे व्यवस्थितान्।

चित्तशास्तरकेशस्त्रमितायुक्तशागतेः।
विदिक्तशान् पृद्धस्तादीन मृद्रयदन्तिमतः॥
देषमोद्दिप्रमनिस्तु रागवजेश मृद्रशम्।
योगिनीनां चतस्तृशां दारस्थानां मदेव तु॥
कायवाङ्मद्रशं कृर्यात् अधीर्श्वेषु समाद्दितः।
'मृद्यते चक्रश्यनित मृद्रशं तेन भग्यते॥
दन्द्रे वज्ञा यमे गौरी वार्ग्यां वार्यशिगती।
कौवेरे वज्ञदाकी च मधी नैरात्म्यशीगनी॥
रेशाने पृक्कसी स्थाता पावके प्रवरी तथा।
चग्रहाकी राक्षसाशायां वाय्ये डोम्बिनी तथा॥

<sup>े</sup> खता कारिः in ANC.

<sup>ैं</sup> A omita मुद्रवेत्... एकास्थादीन्

No तेवेति।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AC 9薪⇔

<sup>\*</sup> A মুহাত i

<sup>&</sup>quot; AC ofairly

पूर्व्वहारे पुनर्गीरी दक्षिण चौरिका तथा। वेताली पश्चिमे हारे उत्तरे धस्मरी तथा। अधरे भूचरी खाता ऊर्जे च खेचरी स्मृता। परमानन्ददाः सर्वा यथा नैरात्म्ययोगिनी ॥ स्वबीजं इदये ध्यात्वा रफ्सीन् निश्चारयेत् ततः। त्रारुष विव वम्बुडान् पूजयेद्ष्टमारुभिः॥ पश्चादन्याय नां विद्धीत भगवत् महात्मसु । सगवनः वर्ञ्वतथागता श्रभिषेकपदं मां ददन्तु ॥ पश्चाद खतस्त्रीः कुम्भैरभिषिच्यते बुधः। मेचधन् सर्व्वमम्बुद्धैः चित्तेशमुनुटो भवेत्॥ प्रथमं भावयेत् **रुष्णां दितीये रक्तां विभावयेत्।** खतीय भावयेत् पीतां चतुर्थे इरितां तथा॥ पञ्चमे नीलवर्णामां <mark>षष्ठे सुग्रुक्तदेहिकाम्।</mark> पडहां भावयेद् योगी पश्चाद् वर्णविवर्जिताम् ॥ रूपस्तन्धे भवेद वजा गौरी वेदनायां स्तृता। मंज्ञायां वारियोगिनी संस्कारे वजाबिनी॥ विज्ञानस्कर्धकृषेण स्थिता नैरातस्यवीगिनी। मग्डले सा स्थिता भीमा भयस्यापि भयकरी। पृथियी पुक्समी खाता अन्धातुः शवरी सता 📔 तेजअएडालिनी ज्ञेया वायुर्डीम्बी प्रकौर्तिता ॥ रूपे गौरी सदा खाता शब्दे चौरी प्रकीर्तिता वेताली गन्धविषये रसे च घसारी तथा।

AC नासि देवी।



स्या च भूचरी खाता खेचरी धर्माधातुतः।
सदा द्वासारिवशुद्धा वै सिध्धित्त तत्त्वयोगिनः॥
च सुषेमि इवजी च क्रांयोई बविज्ञिका।
'प्राणे मात्सर्यकी खाता वक्रे च रागविज्ञका।
स्यार्थे ईर्ध्यावजी च मनो नैरात्स्ययोगिनी॥
कवचमे भिर्मे हा शुद्धा दिन्द्रयाकां विश्वस्य।
नवमार्थ्ये धतं मुण्डं किर्मिका देवच्छेदनी॥
कपाचकी श्रमुण्डेन स्वन्ययोपिर चाश्रनम्।
गुर्व्याचार्योष्टदेवस्य नमनार्थः चिक्रका धता॥
दुर्भाषस्यात्रविणाय गुरोर्वज्ञधरस्य च।
कुण्डलं त्रवण्योधीय्यं मन्त्रं जतुं च किल्डाम्।
रचकः प्राणि वधं त्यक्तं मुद्रां भित्रतुं च नेखलाम्।
पच्च बुद्धस्य द्विण श्ररीरं मुद्रतं सदा॥

मनकः। ॐ अञ्चाददेउ ज ऋ चृत्र सृ ए ऐ अरो औ अरं अरः स्वाहा। माचाविशुद्धिं कथयामि—

श्रक्षोभ्यस्विकरूपेणामिताभः कुण्डलात्मकः। रत्नेशः कण्डमालायां इस्ते वैरीचनः स्मृतः॥ मेखलायां स्थितोऽमोघः पश्चेते शुक्रमाचिकाः। दोषपरिहालितो धार्या योगिनौभः सदा धृताः॥

अध्यातमरूपं कथयामि—

स्त्रीरूपेस 'वशं लोके कोधरूपेस चासनम्। आसिकासिसमापत्त्या वाद्यदम्दं निषेवितम्॥

AC ofati:

AC omit this line.

AC WING.

<sup>\*</sup> AC ......

AUsidine

A omits वर्ष ... • कपेण।

### ेसाचनमानामा 🎉

ाः— श्रक्षच्यतप्यसं खाडाः। सार्व्यभौतितः वित्तमन्त्रः— ॐ श्रकारो मुखं सर्व्यभवीत्वामाद्यमनुत्यव त्वात् ॐ श्राः हुँ फट् खाडा।

नैरातम्ययोगिन्या[श्रेव] संबर्धं व्यवसमि ते। महामुद्रा खिता नामी महासुख करा सुभा। तीक्षात्वादग्रिरूपेण स्विता सा तु माद्रभिः। श्रादिखरखभावा सा भौति बुद्दैः प्रकल्पिता । व्याप्य तिष्ठति चैधांतुं न ज्ञाता सा प्रवन्जनैः॥ निरात्म्यकमध्यसं च चनाइतमधीमुखम् । 'सवत्यनिर्वर्त्तकयोगेन बोधिचित्तं सदैव तु ॥ तसात् कायेऽच ये (माखो) खलनारसनावधूतयः। कायवाक्षित्तरूपेखावतीर्गाः किर्त्रे मुद्रिकाः ॥ ललना प्रजास्वभावेन रसनोपायेन संस्थिता। श्रवधृती मध्यदेशे तु महासुखाधाररूपिसी ॥ श्रक्षोभ्यावहा ससना रसना रस्तप्रवाहिनी। चवध्यमितनाद्यस्य चाधारभाविनी सदा ॥ कर्म्ममुद्रासुखावत्यां चयो नाद्यः खकासतः । सवन्ति कायवाकचित्तं वजरकास्त्रकामम्॥ मूचकालल् वजस्य वमनां श्रभिसंबुड्डरूपेणामितना श्रस्य सदैवोत्यचते ज्ञानमुक्तं वावसरेशीय वा। सहजं परमं सौखं विचोर्पि सुखावहम् ॥

MSS • कालिका or • कारिका

AC MIMIO

AC ustio

6 N and

AC again A mai sun

यथा निशायां हि भनिक्त कश्चित वेश्मान्तरे दौषितदौषकः सन्। पर्थ्येष्टिकर्त्तृस्तनु भिम्तमोवत् मोशान्धकारेण सुखं तथा स्थात्॥ ज्ञात्वैवं भवसागरं विषजसं रागादिनकाकुसं गभीरालहरीलताविघटितं सौखीकतीरं महत्। कसात् बोधिधियो जनाः ऋगमिप खार्यैकनिष्ठोद्यताः पारं यान्ति न मोइपाशवसनं त्यक्ता प्रयान्यद्वतम्॥ उत्पत्तिक्रमभावनां प्रथमतः कुर्य्यात् सुधीः शाश्वतं मुद्रामन्त्रविशुविमायनवर्षं सर्व्वाच वे विसारेत्। पश्चादुत्कर्षमन्वितः प्रतिमुद्दस्त्रभुकेचेताः सुधी-रत्यवक्रमभावनाभवभिदं ध्यायात् समस्तं सदा॥ व्याचासीनश्चरेद् यो विविधफिणवरैर्भूषितो यः समावान् ंबार्डं सभोगयुते विविधमधुयुते कक्कगेराखनामि । तेनेदं साधने नद्रं परहितर्शिना गृद्धं प्रचाक्रसक्रं क्षाकार्योद्गासितं यत् समत जिनसुता भाषितं यन्मयेदम्॥ ॥ श्रद्धतप्रभा नाम साधनीपायिका समाप्ता॥

2295

कुलेजसानुमादी समयी हेवजदेशकः। क्रपावान् गुरुभक्तश्च भवेयं जनाजनानि ॥ वज्ञघण्टार्गत्याणिर्गभीर्धर्मपाउसः। योघिच्छुक्रसमाहारी भवेयं अन्मजन्मनि ॥ मोइवजी क्यं कृष्णा मोइवज्रस्वभावतः। रूपस्तन्थी भवेन्मोदो रूपश्चित्तेशसिहातम्॥ अनुरागैक हेतुत्वादतीतैर्वारणं मनः। त्रन्रागिमनश्चिहं रागवजाभसम्मणम् ॥ रागवजा कर्य प्यामा रागी रक्ती यती मतः चतुर्वर्णेरियं यसादिष्यता श्यामवर्णतः॥ षट्तथागतरूपोऽयममोधसमावो मतः। त्रात्याः 'षद्रसरूपिण्याः श्यामत्वेनोपसप्रणम् ॥ ईर्ष्या मोइस[मु]इता मोहो वैरोचनो मतः। प्रज्ञोपायादतश्रेर्धा विश्ववज्ञाभस्यस्या॥ चित्तमेव मनो यसात् ज्ञानसच्चाः कयं सिताः। मनोरूपादतं न स्वात् तेनेयं रूपमुद्रिता ॥ षड् विज्ञिप्तः सदा घेढा योगिनीमूर्त्तिवर्जिताः। पूर्वपक्षपरी हारस्फुटी क्रतेन यत् शुभम् ॥ मयाप्तं तेन ते लाका मन्त्रमार्गे सुनिययम्। बुद्धा बुद्धत्वमञ्चान्या प्राप्तवन्तु अवाद्मी ।

॥ नैरात्म्यामण्डलयोगिनीविश्वविः समाप्ता ॥

पूर्वितिविधानेन श्रन्थतानन्तरं चन्द्रमण्डले नील-यँकारअंसबीजकित्तं स्फ्रिणादिपूर्व्वकं परिस्का शव-हृचन्द्रस्थाईपर्यक्वं नाद्यस्थितां नैरात्म्यां कृष्णां स्कानुकां कर्द्धिपिक्रसकेशां त्रक्षोभ्यमुकुटिनीं दंष्ट्राकरालललक्ष्याद्वां दक्षिणेन कित्तिधारिणीं वामे कपाससद्वाद्वाधारिणीं रक्त-वर्त्तुस्विनेवां पञ्चमुद्राविभूषणां तिच्चरः कर्ण्यद्वयेषु अ श्राः हुँकारान्, हृचन्द्रकिमृष्टिचन्द्रे श्रुँकारं हृष्ट्वा इमं मन्त्रं जपेत्— अ श्रु श्रा इ ई उ क च क्षृ त्व त्वृ ए ऐ श्रो श्री श्रं श्रः स्वाहा।

## ॥ केवलनैरात्यासाधनं समाप्तम्

## **231.**

प्रथमं सर्व्यसन्तान्युं इरेणसम्भणां करणां विभाव्य समाम्रान्यन्तरश्रन्थतां चासम्ब्य अन्तरीक्षे चन्द्रमण्डले अँकारेण किसी तन्मृष्टिचन्द्रे अँकारं चिन्तयेत्। ततो योगिनीचक्रस्पुरणसंहरणं दृष्ट्वा तत्सव्वे परिणम्य शवह- इन्द्रमण्डले (भगवतीं नेरात्म्यां क्रष्णवर्णां किसीक्षणास- सद्वाक्रण्डीतदिस्त्रज्ञामेकमुखीं रक्तवर्त्त्वचिनेचां ऊर्द्ध- पिक्र्यकेशां चिन्तयेत्।) शिरःकण्डह्रदयेषु ॐ आः

AC site: ANC unit : Bomits un un Annue (units)

- <sup>2</sup> AN( ०वीज०।
- ANC W
- 6 B = 1
  - ै AC ०लमध्ये ।

हुँकारान् इवन्द्रकिमुष्टिचन्द्रे श्रॅकारं हृद्दा मन्त्रं अपेत्। अ श्रा इ ई उ ज च च ल ल ए ऐ को की कं कि खाडा-- जापसकः।

> ॥ नैरात्यासाधनम्। । कृतिः सङ्जविशासस्य ॥

> > 232.

### नमो वखयोगिन्है।

ॐ आः हुँ। प्रथमं तावसान्त्री कचित् कस्मिकपि प्रदेशे कस्मिन्यामने उपविश्व वज्जयोगिनीभावनामार्भेत। तच म्बनामी विकसितं शुक्रवर्षे पद्मं भावयेत्। तचीपरि त्रतिर त्रवर्णसूर्यमण्डलं भावयेत्। तचीपरि सिन्दूरवर्णा मध्यही कारस्थितां धर्मादियां भावयेत्। तचाप्युपरि वज्रयोगिनीं तचस्थितज्ञीं कारपरि एतां भटारिकां पीतवर्णां खयमेव खकिकितितखमस्तकवामइस्तस्थितां द्ष्टिणहस्तकिं सहितां ऊर्द्धविस्तृतवामबाहुं अधीनमित-दक्षिणवाहं वासः श्रून्यां प्रसारितदक्षिणपादां सङ्गित-वामपादां भावयेत्। कवन्धाकिःस्त्यासम्धारा स्वसुवे प्रविश्वति, अपरे उभयोः पार्श्वयोगिन्योर्मुखे प्रविश्वति इति भावयेत्। वामदशिणपार्श्वयोः श्यामवर्णवन्त्रवर्शनी-

> B omits the author. AC पार्श्वमोः।

पौतवर्णवज्जवैशंचन्यौ वामदशिणइस्तकि विविधित दक्षिण-वामइस्तकपरसदिते प्रसारितवामपादप्रसारितदिश्चण-पाद सङ्ज्जितेतरपादे मुक्तकेश्यौ भावसेत्। उभयोः पार्श्वयोक्तमयोयीगिन्योर्मध्ये अन्तरीके अतिभयाकुलं ग्रमणानं भावयेत्— इति भावना।

पूजीचिते— मग्डलं कत्वा धर्मादियां स्वर्यालयलयां लिखेत् मध्यश्चितारसिंदतां ततः पूर्व्वात्तभावनया भट्टारिकां मध्ये श्वारोध्य ॐ सर्व्वबुद्धडािकनीये द्वादिस्त्रेण धर्मादियमध्ये पूजयेत्। पश्चाद्धः। ॐ सर्व्वबुद्धडािकनीये हुँ खाहेति मन्त्रेण, पश्चाद् वामपार्श्वे ॐ वज्जवेरोचनीये हुँ खाहेति मन्त्रेण, पश्चाद् दक्षिणपार्श्वे ॐ वज्जवेरोचनीये हुँ खाहेति श्वनेन, पश्चात् पुनरिष श्वोद्ध्यान पूर्णगिरि कामाखा सिरिह्ट द्वार्यनेन पूजयेत्। एनरिष धर्मसम्भोगिनमाणमहासुख द्वार्यनेन। ॐ ॐ सर्व्वबुद्धडािकनीये वज्जवर्णनीये वज्जवेरोचनीये हुँ हुं फुद् फुद् फुद् काद् काद् कादा— इति जपमन्त्रः।

॥ वज्रयोगिनीसाधनं समाप्तम्॥

### ॐ नमो वचयोगिन्धे।

प्रथमं वँकारमध्ये पँकार जविश्वपद्मवरटके रक्तरँकार-परिगातस्वर्धमगडलोपरि इँकारपरिगामेन भगवतीं वज-योगिनीं मुक्तकेशां उत्रिकरणां नग्नां प्रत्याखीढस्थितां दिभुजां पौनोत्नतपयोधरां रक्तवर्शा चलत्यचर्डवर्त्तल-चिनयनां समूभक्ष स्कुटिनीं दंष्ट्राकरासससदसनां उप-भवारूढां नवयोवनां हाराईहारिकक्कि**णी**च्यालावनद-नितम्बां विचित्रतासङ्कतनृपुरधरां षएस्ट्रोपेतां वामे खड्डाङ्गकरोटधरां दक्षिणे वज्जधरां ऋतिभीमरूपिणीं प्रमणानादी भावयेत्। भावनाखिना मन्त्री मन्त्रं जपेत्। तचायं मूलमन्तः - ॐ सर्व्वबुद्धडािकनीये ॐ वज्जवर्णनीये 🕉 वजवैरोचनीये हुँ हुँ फट फट फट खाहा। 🥸 वज्रडाकिनो होः हुँ फट् स्वाहा— हृदयमन्त्रः। 🕉 वज्र-योगिनी हूँ फट्र— उपहृदयः। श्रय बिसमन्त्रः— 🤔 वज्र-डाकिनौ इमं बिलं ग्रह्ण ग्रह्ण इइंइइ खखखख (यययय) त्रत्रत्रंत्र मम सिडिं प्रयच्छ <del>हुँ फट् स्वादा। त्रष्टम्या</del>ं चतुईश्यां च नियमेन पूजादिकं स्मशानादौ कर्त्तव्यमिति।

॥ वज्जयोगिनौसाधनं समाप्तम् ॥

A our only.

<sup>&#</sup>x27; N उत्पायमा १ 🔃

<sup>\*</sup> A omits the last

### वश्चयोगिन्धे नमः।

हृदि नानावर्णपँकारपरिणामेन विश्वपद्मं भावयेत्। तचीपरि रक्तवर्गरेफपरिगामेन स्वर्थमण्डले धर्मीदयं समधिकरक्तवर्शं भावयेत्। धर्मीदयोपरि रक्तवर्शं हीं -कारम्। हीँकारादिभिः पूर्व्वोक्तैः समस्तैः परिणामेन वज्जयोगिनौं कनकश्यामां खर्यामने पद्ममध्ये तथाच पार्श्वे डाकिनौद्दयं भावयेत कचिक्रोटकथरां चासीढपट-संस्थिताम्। ॐ मर्ञ्यबुद्धाकिनी वज्रपूर्णे हूँ खाहा. मध्ये। ऋग्रतः, ॐ बुद्धडाकिनौ पौतवर्णा कन्नपुष्टी 'स्वाहा। दक्षिणे. ॐ वजवर्णनी प्रधामवर्णा वजप्रये साहा। पश्चिमे, ॐ वज्जवैरोचनी गोरवर्णा वज्जपुर्व्य खाहा। ॐ धर्माकाय वजपुष्पे स्वाहा, 🕉 मम्भोगकाय वजपुष्पे स्वाहा, अ निर्माणकाय वज्रपृष्ये स्वाहा, मध्ये— अ महास्रखं-यजपुष्पे स्वाहा। ॐ श्रोडियानवज्रपुष्पे स्वाहा, ॐ पूर्णगिरिवजपुष्पे खाहा, ॐ कामरूपवजपुष्पे खाहा, मध्ये— ॐ श्रीहृदवजपुष्ये स्वाहा। पुनर्सधी-- ॐ नमः सर्व्वग्रुबुबोधिसत्त्ववज्रपुष्ये स्वाहा । 🦈 नमः सर्व्यवृद्ध-डाकिनी ॐ नमः सर्व्ववज्ञवर्णनी ॐ नमः ही सर्व्व-. बु**डवैरोचनी हुँ हुँ फुँ फट् फ**ट् फट् स्वाहा।

॥ वज्रयोगिनीसाधनं समाप्तम् ॥

<sup>े</sup> A omits धम्मीद्यं...भावत्। ै AN •गीव ।

<sup>&#</sup>x27; AC omit क्रीफल

<sup>&#</sup>x27; AN अ खादाः

<sup>ै</sup> AC •सखकाय•

# नमो वज्रयोगिन्धै।

अत्यन्तिनर्षष्टं द्र्पणदले अष्टस्यां सिन्दूरं पातियत्वा तच धर्मोद्यमुद्रां लिखित्वा कोणेषु बाह्यवँबीजं विलिख्य मध्यमन्तं च धर्मोद्यबाद्ये चतुःपार्श्वेषु वामावर्त्तेन नन्द्या-वर्त्ते लिखित्वा पृष्पादिभिः सम्पूज्य यथाप्रक्ति मन्त्रं परि-जप्य सिन्द्रं तदेकच भाग्छे स्थापयेत्। एवं षग्मासं यावत् कृष्यात्। ततो लाङ्गलिकया विषनासनिकत्तामध्ये तत् मिन्द्रं प्रक्षिप्य प्रमणाने निखन्य बिस्तं पूजां च विधाय मन्त्रं जपेत्। यथाकमं एवं प्रत्यद्वं मासमेकं कुर्यात्। ततः सिन्दूरेण नन्द्यावर्त्ताक्षतितिस्वकं विधाय भिक्षार्थं यामं प्रविभेत्। यच तत् तिस्वकं संक्रान्तं दृश्यते तं यत्नेनारा-ध्येत् इति।

> ॥ एवं नन्द्यावर्त्तेन सिद्धश्रवरपादीयमत-वज्ञयोगिंन्याराधनविधः॥

> > 236.

प्रथमनेव रँकारमध्ये पँकारजिवश्वद्खवरटके रक्त-रँकारपरिणतस्वर्थमगडलोपरि रक्तहुँकारपरिणतमात्मानं भगवतीं वज्रयोगिनीमुत्रकिरणां नग्नां प्रत्याखीढपदस्थितां दिभुजां पौनोन्नतपयोधरां रक्तवर्णां महारागस्वभावां चलत्यचण्डवर्त्तुखचिनयनां सभूभक्तस्कृटिनीं दंष्ट्राकराख-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C • निस्पष्ट• ।

<sup>\*</sup> A वृष्णं ततो।

<sup>°</sup>Cवीच्याः • ∧िक्तीकार्यकः

वदनां ललकिक्षां जर्द्धक्वित्यस्तिकेशां शवाकृदां नव-योवनभाग्यां हारार्डहारिकिक्षिणीशन्द युर्धुररविचिचां रक्षालक्ष्तननूपुररवां पच्चमुद्रोपेतां वामे कपालं देवासुर-क्षिरपूरितं दक्षिणकरे किर्न्चितर्ज्जनीधरां अतिभीम-रूपिणीं अगरानादौ भावयेत्। भावनाखिन्नो मन्तं जपेत्। तचायं मन्त्रः— ॐ सर्व्वबुद्धािकनीये ॐ वज्जवर्णनीय ॐ वज्जवेरोचनीये हुँ हुँ हुँ पद् पद् पद् स्वाहा— मूल-मन्त्रः। ॐ वज्जदािकनीये हीँ हुँ पद स्वाहा— हृदय-मन्त्रः। ॐ वज्जदािकनीये हुँ पद्—उपहृदयमन्त्रः। बिल-मन्त्रः— ॐ वज्जदािकनीये हुँ पद्—उपहृदयमन्त्रः। बिल-मन्त्रः— ॐ वज्जदािकनी ददं बिलं यह्न यह्न हृहहृह खख खख श्रश्रश्रश्र मम सिडिं प्रयक्त हुँ पद स्वाहा। श्रष्टम्यां पच्चम्यां चतुर्दृश्यां बिलपूजादिकं सम्भाने कर्त्तव्यम्।

॥ वज्जयोगिनौसाधनं समाप्तम् ॥

237.

बिन्दुमध्यगते देवि कृटिले चाईचिन्द्रिके ।
तुषारकणिकाभामें हृद्वज्ञसमतेजमे ॥
तदेवं चित्तमालोका प्रभाखरमनाविलम् ।
जायन्ते तु सर्व्वकामाश्चिन्तामणिर हं विश्वम् ।
ऋष्णिणं यथाकाशं व्यापिलश्चणवर्जितम् ।
महामुद्रात्मकं तच्च(था) चित्तरत्नं प्रकाशते ॥
॥ इति वज्ञयोगिन्यपदेशः ॥

<sup>े</sup> AC ० त्रुपर ० ।

Omitted in AN.

AN oftente

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A कार्त्तित ।

<sup>\*</sup> AC ॰भास्टत्

ॐ श्रीवज्ञयोगिन सर्वभ्तपेतिपशाचादीन् साधय साध्य इन इन दह दह श्रम श्रम सर्व्वसिश्वसाधनानि प्रयच्च सर्वाशां परिपुरय स्वाहा । ॐ श्रीवज्ञयोगिनि सर्व्वसिद्धिं कुरु कुरु सर्व्वविद्यविनायकान् इन इन सम्यक्तांबोधये मम बिलं यह्न हुँ हुँ फट् फट् फट् स्वाहा ।

॥ [ वज्रयोगिन्या बलिविधः ]॥

239.

महामायाद्वयं देवं चतुर्मुखं चतुर्भुजम्। ऋद्भे यत्य तथा देवी चतसो दिक्षु चापराः॥ महावज्रधरस्यैव क्षपया भीषणाक्षतेः। महामायाभिधानस्य साधनं साधु कथ्यते॥

दह भावनाधिकतो मन्त्री चतुईवीगीतिचोदनाविबुद्धः प्रातरुत्याय खहृत्सूर्यस्यहुँकाररिक्सामात्मामं विशोध्य क्षतमुखश्रीचादिकः हुँफाडितिस्थानात्मयोगरसां कत्वा ध्यानालयं प्रविश्च हुँकारेण अध्ये परिजय्य सुखा- भनोपविष्टः पुरस्तादन्तरीक्षे भगवन्तं सपरिवारमालोक्य हन्मन्त्रकिरणोद्धवैः पञ्चोपहारमेघैः सम्यूच्य पापदेशना- दिकमिति कुर्यात् । देशयाम्यदं भात्मनः पापम्, भनु- मोदे सर्व्यप्णानि, सर्व्व बुद्दबोधिसस्यार्थपृथ्वगुजनानां परिणामयामि सर्व्वमात्मनः कुश्चममृत्तरायां सम्बोधी, श्राबोधेस्त्रीणि रक्षानि श्ररणं गञ्चामि, बुद्दर्बं सम्बोधी, श्राबोधेस्त्रीणि रक्षानि श्ररणं गञ्चामि, बुद्दर्बं

धर्मरतं मंघरत्नम्, ऋहो बताहमनुत्तरां मध्यक्तम्बोधिं ऋधिंगच्छेयं सर्व्यस्वानामधीय हिताय यावदेतेषां अत्यन्तिष्ठे निर्व्वाणे निरुत्तरे च तथागतज्ञाने जित्रप्ता-पनाय। तदनु चित्तमाचमेवेदं सर्व्यमसत्येव निर्वाकारान् परित्यच्य मर्व्याकारान् परित्यच्य निर्मालनभोनिमं निरामासमनन्तं प्रकाशमाचं पर्यात्, ॐ श्रून्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहिमिति चाधि-तिष्ठेत्। अनन्तरं पुरस्तादन्तरीक्षस्तर्ये हुँजारेण विश्ववज्ञं विचन्त्य तहीनरिश्वस्पुरणेरघोवज्ञस्यी श्रामं विश्ववज्ञं विचन्त्य तहीनरिश्वस्पुरणेरघोवज्ञस्यी श्रामं विश्ववज्ञं विचन्त्य तहीनरिश्वस्पुरणेरघोवज्ञस्यी श्रामं विभाव्य नमध्ये कुटागारं मेकपुटं मर्व्यरह्मधं पर्यत्—

चतुरसं चतुर्दारं चतुस्तीर्णभूषितम्। हारादीर्परोभिश्व भाखदेदीचतुष्टयम्॥

तमध्ये र्क्तकमलमंष्टद्लं थ्यात्वा तत्कर्शिकायामनादि-निधनं तार मुक्ताफलनिभं ज्ञानामत्विन्दुं थ्यायात्। । इत्ययमनादियोगो नाम प्रथमः समाधिः।

मध्यविन्दुत एव चतुरी विन्दूनप्टेदिग्दलेषु मंस्पार्के बीजाकारपरिणतान् पश्चेत् यथाक्रमं हुँ स्वा आ हाः। यथाक्रमं तेभ्यो वज्रमणिपद्मकर्माकुलेशान् तत्कुलानि च संस्कार्य पुनत्तेष्वेव संहृत्य तत्परिणताश्रतको योगिनौः पश्चेत्। पूर्व्वद्ले वज्रडाकिनौं नौलवर्णां नौलपौतिमित-

<sup>े</sup> AC मण्डे ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A सर्व्वतिव ।

<sup>5</sup> AC extrase 1

<sup>1</sup> AC on Garage

<sup>\*</sup> A(' • **छे**ति।

<sup>\*</sup> N omits.

<sup>6</sup> AC भाव ।

हारितवद्नां वज्जकपालधण्डाखड्वाङ्गंधारिणीम्, दक्षिण-इत्ते रक्षडाकिनीं पीतवर्णां पीतनीस्तित्वहरितवद्नां रक्षच्छटाविश्वलशीवानिपीडितजम्बूकपताकाधारिणीम्, पश्चिमद्ते पद्मडाकिनीं सितवर्णां सितपीतनीसंहरित-वदनां विश्वकमस्त्रश्यास्त्रचापधराम्, उत्तरद्ते विश्व-डाकिनीं हरितवर्णां हरितपीतिसितनीसवदनां श्वसि-डमक्षाश्वकपासधराम्। बन्द्रासनप्रभाः सर्वाः शेषंमासां प्रभृतिव नाथमुखापयेयुस्ता वज्जगीतिकयाऽनया— इत्ते महि विश्वमिश्व क्रमसं प्रबोहित वज्जें।

हिले सिह विश्वसिश्च कमसुं पबोहिउ वज्जेँ। असलसहो महासुहेग आरोहिउ गार्चे॥ रिविकिर्गेग पफुक्षिउ कमसु महासुहेग। असलसहो महासुहेग आरोहिउ गार्चे॥

श्रथ गौतिकानुभावेन भगवान् विन्दुरूपतां हित्ताः वौजदयाकारेणाविभविति। ॐ हुँ। ततः ॐकाराद् वैरो-चनं तत्कुलं च संस्फार्थ्य संहरेत्, हुँकारात् पच्च जिनान् तत्कुलानि च। ततः ॐकारोद्भवया बुहडाकिन्था भगवान् हेरको हुँकाराद्त्यद्यते।

भस्मनोड्डलितः कथ्यो लिलताक्रीसनप्रभः। कपिशोर्ज्ज्जनलकेशः कपालमकुटोत्कटः॥

हले सात ! विकस्तितं कमलं प्रवोधितं वचेगा । व्यललश्चनः महासुखेनारोपितो छुखेन ॥ रविकिश्योन प्रपुक्तं कमलं महासुखेन । व्यललललहो महासुखेनारोपितो खुखेन ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AN ०क्कपाल० :

<sup>े</sup> A omits रत्न ... • वदना ।

<sup>°</sup> Comits - इस्ति ।

<sup>•</sup> AC • समासां • ।

<sup>&</sup>lt;sup>ь</sup> इहाया—

नौलपौतमहाश्वेतहरिताद्यचतुर्मुखः।
कपालशरखद्वाङ्गचापधारिचतुर्भुजः॥
पञ्चबृडविशुद्धा तु पञ्चमुद्राविभूषितः।
चकौतुर्युलकर्यः च हस्ते क्चकमेखलाम्॥
नरचर्माम्बरधरो दादशारुग्रेलोचनः।
ज्यालामालाकुलकोधः परमानन्दं मुन्दरः॥
श्रद्धियद्धे नाद्यस्था नवनाद्यरसैर्युतः।
श्रम्तःकर्णोद्गीर्ये जनाधैर्जगदर्यकत्॥
प्रियतुल्यायुधा रक्ता तत्कर्णाश्चीषदोर्दया।
श्रीबुडदाकिनी रक्तपौतश्चेतहरिसुखी॥
बुड्डां भिषेका शबरी हेवस्रे गौयते यथा।
तथेह बुद्धदाकिन्या हरकः संप्रपूच्यते॥
बुद्धो रक्तोऽच सत्त्वानां बुद्धकायेन रञ्जनात्।
श्रुद्धा धर्माः प्रक्रत्येति वागीश्रस्यैव श्रुक्तता॥

तदनु भगवतः चक्षुरिन्द्रिये ॐकारं रक्तं श्रोचेन्द्रिये हुँकारं नीलं प्राणेन्द्रिये ची कारं पीतं जिह्नेन्द्रिये श्राःकारं सितं उष्णीषस्थाने रेफं हरितं मनसि खकारं सितं चिन्तयेत् इति षडिन्द्रिये षडस्ररन्थासः कवचम्। ॐ श्राः हुँ इति कायवाक्चित्ताधिष्ठानं यथाक्रमं शिरःकण्ड-हृद्येषु। स्तनांन्तरे स्तर्यो खदेवताबीजं तज्ज्ञानस्वभावं हृद्यो तिकरणाक्षुश्रीर्ज्ञानमण्डलमाक्रष्य हुँकारेण विद्यानु-सार्य्य श्रष्टीं दन्ता जः हुँ वँ होः इत्याक्षष्य प्रवेश्य बहा

> AC • युक्य • । AC • युक्य • । AC • साहग • ।

²AC वच्चा∘।

<sup>\*</sup> AC fto 1

ाशीकत्य तेन सहैवालां जीसृतं समयभग्डलं प्रश्येत्। तो ज्ञानबीजर्भिः वादिततथागतप्रेषिताः पञ्चयोगिन्ध प्रागत्य पञ्चज्ञानाम्बुपूर्णे रत्नकसप्रीर्भगवन्तं योगिन्य-शाभिषिच्चेयुः। त्रभिषिच्यमानानां शिरसि स्वकुलेश उत्पद्मते। भगवतोऽश्लोभ्यः, बुद्धडािकन्यादीनां यथाक्रमं एाश्वतास्रोभ्यरत्नेशवागीशामोधसिबयः। ततो ज्ञानबीज-(ग्रिमं मुखस्कारिताभिः पञ्चोपद्वारपञ्चकामगुखपूजाभि-र्भगवन्तं भगवतीं च पूजयेत्। ततो भगवन्तं देवीनां मुखैः द्धयात्-

दंष्ट्रोत्कटमहाभीममुग्डसग्दामभूषितम् । भक्षमाणं महामांसं श्रीहेरकं नमाम्यहम्॥

इति । ततो दिग्देखः स्फुर्णयोगेन बुद्धडाकिन्यामन्त-भवेयः। ततोऽस्याः शिरसि हृदि नाभौ गृद्धो जर्वीश्र याकमं ॐ हुँ स्वा ऋा हा इत्होतान् विभाव्य तैरन्योन्या-ाधि स्फ्रिइरियाः ग्रीरमभिव्याप्य तया हीःकारजरुत्त-कमलया अकारजमुक्ताकर्शिकया तदत् <mark>हुँकारजकु</mark>सिश-ॐकारजमग्रि प्रार्भेत रतिं श्रनुरागं यामौत्यनेन मन्त्रेणः। ततो मणिद्वयरिमचोदितास्तवागता चागत्य मुखे प्रविश्य विसीय कमसदने पतेयुः। तत् पन्ध-ज्ञानामृतं जिल्लायलालितेन यस्त्रमाणं विन्तयेदिति।

। श्रीमण्डलराजाग्रीनाम दितीयः समाधिः।

ततो भगवची दिता बुद्धािकन्यादयः पर्यं सु पर्य-भगवत्कायमेघस्पुरगीः सन्वानामये यथाकमं आदर्शज्ञानं

<sup>&#</sup>x27; AC **्सुख**ः। ै A स्वो । . ै AC कावा। ै AC क्याबादा ै AC कावादी।

AC onio

सुविशुद्धधर्मधातुज्ञानं समताज्ञानं प्रत्यवेश्वणाज्ञानं कत्यानुष्ठानज्ञानं महावज्ञधरपदं चीत्याद्य स्वकायमेघान् मृह्णकाये संहरेयुरिति।

। कर्मराजाग्रीनाम तृतीयः समाधिः।

यदि पुनर्यागी चित्तं स्थिरीकर्त्तुमिच्छेत् सर्व्यसमाधीना'मग्रनिष्यत्तये, तदा समासतः समाधिचयं विभाव्य
नाभिकमस्पक्षिकायां रिवसोमसम्पुरप्रान्तेषु निःसिन्धः
ध्यात्वा तन्मध्ये सर्षपद्धस्मसितस्वच्छज्ञानं विन्दुरूपं महासुस्तमयं वीरं विचिन्त्य तद्रिस्मरेखां स्गालतन्तुनिभां
चन्द्रमध्येन निर्गत्य सम्पुरं तिर्थ्यक् चिभिर्व्वेष्टैः मयस्य
स्थितां दृष्ट्वा चन्द्रोपरि स्थितेषु चिषु वेष्टार्डेषु प्रथितान्
प्रस्थेकं षोडण वर्णान् पर्ययेत्। उत्तं हि सम्बरोत्तरे—

ककारादिदकारान्तं ङत्र्वर्जं निवेशयेत्। धकारादिहकारान्तं श्रालिदयं समालिखेत्। मध्यस्थेन त्वकाराजिन्येस्तव्यः श्रश्मिगडले॥

इति। इहाप्युक्तं दिव्यमध्ररपङ्किभिरिति। एवं नाभिमध्ये कमलकार्णकारिवसोमसंपुरगर्भे वीरं भावयन् भावना-परिपाकमधिमुच्य तस्मादेव दितीयस्वस्मरिक्षारेखा- ज्वलितैकज्वालावदवस्थितां प्रध्येत्। तस्याः प्रभावेन सवदस्वतपूरकावितो वीरः मा च रिक्षरेखा सितीभवेत्। ततो वीरे नियमितं चित्तस्तं प्रध्येत् यावत् चेतसः स्थैयंखाभं निमित्तैहपलक्षयेत्। उपलक्षिते स्थैयं तस्या रिक्षरेखाः स्फुटमालोकमनन्तं विश्वमवभासयन्तं

A. ०लून०।

ै AC • मानु

विचिन्त्य सर्व्धं करतलामलकवत् पश्येत्, मर्व्वसमाधीं-श्वागु निष्पादयेत्।

इति बिन्द्योगः।

जनविद्यत्य निहित्ति जप उच्यते। तथैव षड्देवता-चक्रं योगी नाभिकमलकर्णिकावस्थितर्विसोमसम्पटगर्भे चिरं विचिन्य तथैव च तद्रिश्मरेखाया वर्णावसौचय-ग्रथितया वेष्टदयं मंथुते मन्त्रं जपेत्। इह तन्त्रे च्यक्षरा मन्त्राः। तत्र भगवती मन्त्रः, ॐ हुँ हुँ। बुद्धडािकन्या-दीनां ययाऋमम्— ॐ ॐ हुँ, ॐ हुँ हुँ, ॐ स्वा हुँ, ॐ त्रा हुँ, ॐ हा हुँ। कथं जपेत्! संपुटगर्भे जप्यं बीजाक्षरं विन्यस्य तच्छीर्षे वौरमुत्थाप्य ॐकारमुचारयन् वौराट् रिक्सरेखामुच्छासवायुना सङ्घोत्याप्य तयावभास्य जगद् बुडमयं कुर्यात्। बीजास्रमुचारयन् तेषु सर्व्वबुद्धेषु स्वदेवतास्वभावतामधिमुच्चेत्। अन्तहुँ कारं उचारयन् निश्वासवायुना ममाक्राय तद्दुर्वमर्यः **जगद्** संहरेत्। एवं पुनः पुनः कुर्व्यात् यावत् खेदो न भवति। सति खेरे विश्वस्य सर्व्वमिदं कुश्लमनुत्तरायै सम्यक्तम्बोधयेऽभिमतफलसिङ्चये च परिणमय्य पूर्व्ववत् पूजां कत्वा स्वहदीजासरे मग्डलमन्तर्भाव्य, तत उत्थाय खदेवतात्मकमात्मानमधिमुच्य सर्व्वे कुर्व्वीत । सर्वे च भोज्यं पञ्चभिवीजैः पञ्चज्ञानामृतमयं क्रत्वा खहः-द्ये च देवताचक्रमधिमुख विचिन्य च तजिल्लामु तद्खतं जुह्नयात्। स्नानं कुर्व्वन् देवताभि धेकविधि ध्यायात्।

LA ज्वापद् ।

AC TIL

AC क्रव्यति ।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A ०सम्प्रदे।

<sup>&#</sup>x27; AC 夏寒。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AC • धेकैविंदध्यात् ।

मध्याक्रसाया इसन्थयोस्तु मण्डलग्रहं प्रविश्य खहृदीज-रिम्मिभिराधारमण्डलं निर्माय त[सा]देव बीजात् चतस्रो योगिनौः क्रमेण संस्कार्य यथास्थानं निवेश्य पूर्व्ववद-भिषेकादिकं सर्व्वविधिमनुष्ठाय मग्डलमन्तर्भात्र्य तत उत्थाय पूर्व्ववत् समाहितयोगं कुर्य्यात् । ऋईराचमन्यायां त्वयं विशेष:-- मंपूज्याघें दत्ता ॐ वज्रमुरिति ज्ञान-खज्ञानबीजे समयमण्डलमन्तर्भाव्य मग्डलमृत्सुच्य निराभामं सम्बोधिचित्तमधिमुच्य सुष्यात्। एवं दिना-न्तरेष्ठपि देवीमङ्गीतिचीदनीत्यापितः सर्वे पूर्व्ववत् कुर्य्यात्। एवं प्रत्यद्वं यावत् सिडिनिमित्तानि सभते। तच मण्डलेश्वरस्य मन्त्रो लक्षजापेन निध्यति, शेषानामयुत-जापेन। माला मन्त्राश्व तन्त्रान्तरादानेतव्याः। तान् स्वहृत्सूर्थे हृचन्द्रे वा यथायोगं मण्डलीकृत्य प्रदीपमाला-वज्जलतञ्चेतसाऽभिलिख मनसा वाचयन्त्रिव जपेदिति।

> ब्रुवतैवं महामायासाधनं यन्मयार्ज्जितम्। कुश्रसं तेन बुद्धः स्यां वशी विश्वार्थमाधने ॥

> > ॥ महामायासाधनं समाप्तम् ॥

नमो वचडाकाय।

प्रथमं मुखशीचादिकं इत्वा सदुविष्टरोपविष्टः स्वहृदि स्र्यमग्रुले हुँकारबीजं हट्टा पुरतः करुगाचलवजं वस्य-माग्राक्षवर्णभुजायुधं विचिन्त्य पूजापापदेशनापुर्णानु-मोदनापुर्ण्यपरिणामनाचिश्रर्णगमनादिप्रसिधं च क्रत्वा खकायवाक्चित्ते नामासरं भावयेत्। तच नामासरम्—चे इति हेलपगताः सर्वधर्माः, इ इति हान्यत्यादिताः सर्व-धर्माः, ए इति पर्योषणविमुक्ताः सर्व्वधर्माः, क इति प्रतित्रुतकोपमाः सर्व्वधमाः, र इति रतिसमायुक्ताः सर्व-धर्माः, उ इति उत्पादव्यवधर्मिणः सर्व्वधर्माः, क इति सर्व-सौखसमायुक्ताः सर्व्वधर्माः, य इति श्रकारो मुखं सर्व-धर्माणामाद्यनुत्पन्नत्वात्। इति कत्वा श्रून्यतां विभाव्य मन्त्रमुचार्येत्— ॐ श्रून्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽइंम्। हुँकारेण विद्यमुत्सार्थ्य वजपञ्जरं विभाव्य ग्रमशानाष्ट्रकमध्ये रक्तचतुर्देलकमलपद्मवरटकसूर्य्यमएडले हुँकारबीजं हट्टा मैत्रीकरुणामुदितोपेष्टास्वभावात्मिकाञ्चतुर्देवाः सञ्चोदयन्ति श्रीवजगीत्या अभ्यन्तरसाधने -

'हले महि विश्वसिश्व कमसु पवीहिउ वज्जे"। श्रमसम्बद्धाः स्वासुहेस श्रारीहिउ खत्ये" ॥

AN PER

<sup>1</sup> N चानूत्यादावचिता, A चान्युव्याववचिता। 1 A तु । 8 AN खुल्लसम्बर्

<sup>·</sup> ऋाय!---

हलं मिख ! विकसितं कमलं प्रवोधितं विशेषां अल्ललकहो महासुखिनारोपितो कलेन ॥ रविकिश्मेन अफुलं कमलं महासुखेन । बालललकहो महासुखेनारोपितो कलेन ॥

रिविकिर्णेण पफुलिय कमसु महास्त्रेत्र [श्रससस्यो आरोधित कार्येत्। वज्रडाकिनीन्तयेन वज्रसम्यं निवेशयेत्॥

इति गौतिसमनन्तरं माया बडवस्तुसंवि ः सलसा हुँकारोद्धतं करुणाचलवजं नीलपीतसितः शासचतुर्भुखं चतुर्भुजं दक्षिणे भुजे कपालग्रर्धरं वामे खट्टाङ्गधनुद्वरं रौद्रासनस्यं चिनेचं मार्द्रमुण्डसग्दाममालिनं कपाल-मालाभिः शिर्सि भूषितं ऋस्था लङ्कार्विभूषितं ईषहंद्रा-करास्तवदनं पिक्रलोर्द्धकेशं— काये चौ कारं पीतं चक्षुषोः ॐकारं सितं श्रोचयोः हुँकारं रक्तं नासिकायां खकारं सितं कर्<mark>ष्</mark>ढे च्याःकारं सितं हृद्ये रे<mark>फं ग्त्रं— घ</mark>डङ्ग-न्यासनक्षितं स्वाभप्रज्ञानिङ्गितं व्योमावकाशिनं वजधरा-भिषेकिनं कायवाक्चित्ताधिष्ठितं सुविशुद्धधर्माधातुद्रान-स्वभावमात्मानं विभाव्य ; तच पूर्व्वद् ने वज्रडानिनी गील-वर्णा नीलपीतरक्तग्र्यामचतुर्मुखा चतुर्भुजा बामभुज खट्टाङ्गं घण्टां दक्षिणे यज्ञकपास्तहस्ता पृथिवीपालकट्यां-ज्ञानस्वभावा, दक्षिणद्ले रत्नडानिनी पीतवर्ण पा जील-रक्तरयामचतुर्मुखा चतुर्भुजा वामभुजे पताकां व उन्हें च विश्वलर्वहस्ता अधातुसमताक्रार्वास्या, पश्चिमद्ने पद्मडाकिनी सितारणवर्णा रक्तपीतनी चथ्याम-चतुर्मुखा चतुर्भुजा वामभुजे धनुःकपालं दक्षिणे शरविश्व-पद्महस्ता तेजोधातुप्रत्यवेश्वरणाज्ञानस्वभावा, उत्तरहर्व

A व्यद्धास्त्रसंविद्यां, C व्यद्धास्त्र संविद्य ।

A यस्याः !

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AC घी ० ।

A omits • चर्या

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> AN • সম্বন্ধ

विश्वडािकनी श्यामवर्णा श्यामपीतरक्तनील चतुर्मुखा चतुर्भुजा वामभुजे पाशकपालं दक्षिणे 'खड्डाक्र डमरुक्ता वायुधातुक्तत्यानुष्ठानस्वभावा; देव्यः सर्व्वा रौद्रासनस्याः कपालमाला [भि]ः शिरित विभूषिताः सार्द्रमुग्डसग्दाम-मालिन्यस्विनेचा ईपइंड्राकरालवदना ज्यलितोर्द्धपिक्रल-केशाः स्फुरद्रश्मिमालिन्यः; एवं चतुर्देवीसमाष्टतमात्मानं करुणाचलवजं ध्यात्वा शिरित इहि नाभौ गुच्चे वायु-माचेन्द्रवरुणाग्निमण्डलेषु यथोपदेशं विभाव्य नपुंसकजापं कुर्व्यात् मन्त्री। खिन्ने सित मन्त्रजापं कत्वा ॐ आः ही इं फद् एवं भवसम सर्व्वभावस्वभावमन्त्रसंस्थानधर्मातमा योगी सर्व्वविषयादिक्तत्यं कुर्व्यात् प्राकृतकल्पमुक्त[ये] इति।

महामायासाधनोपायिका समाप्ता ।। क्रतिरियं कुक्कुरिपादानामिति ॥

241.

नमो हेरकाय।

पर्वतादी धानालय सुखासनोपविष्टो मैनीकरणां
शयः स्वहृदि विश्वकमलद्धर्ये नीलहीःकारस्पुरद्रश्मिकं
विन्यस्य तद्रश्मिसच्चोदितगुरुबुद्वबोधिसच्चान् सम्पूज्य
चिश्ररणगमनादिकं कुर्यात्। ततः सर्व्वधस्मान् स्वकायं च निःस्वभावतया व्यवलोका ॐ श्रन्यताज्ञानादिकं पठेत्।

(ततो हीःकारनिष्यन्नं नीलकरालवजं हीःकाराधिष्ठत-

<sup>े</sup> N खप्त । ' AC ब्लिवभवे। ' N ब्लापा । के AC विश्वस्थ। ' A चि , C प्रो ।

भरटके ध्यात्वा तत्सर्व्वपरिणतं नीलं नरचर्माभृतं कपाल-मालाक्षीभ्यालङ्कतिशर्स्कं ज्वलदूर्श्विपङ्गलकेशं रक्तवर्त्तृ-लाशं श्रन्त्रसंग्रथितमुण्डमाला वलम्बितं नरास्थिरिवता-भरणं दिभुजैकमुखं दंष्ट्राकरासवदनं दक्षिणकरेण वज्र-धारिसं वामकरेस पूर्णकपासं वामस्कन्धासक्तचलद्वील्टका-पताकानरशिरोविश्ववज्ञालङ्कतपञ्चस्रचिक वज्ञशिखरसध रक्तस्चिकवज्राकारं यज्ञोपवीतवत्खद्वाङ्गं विश्वपद्मस्रर्थे वामपादं तस्यैवोरौ दक्षिणचरणं विन्यस्य चत्यं कुर्व्वन्तं चेरुकवीरं भावयेत्।ेततस्तदाकारं ज्ञानसत्त्वं हृष्टा तड्ड-दयस्य ही : कार्रियाभिर्ज्ञानसम्ब हे रुकमानीय दत्ता श्रातम्यन्तर्भाव्य हत्ताख्रमूधि समयमुद्रया रहा-मधिष्ठापयेत्। तचेयं समयमुद्रा- वज्रमुधिदयं तर्ज्जनीभ्यां ग्रन्थं ज्येष्ठाभ्यां मध्यमाभ्यां च यथाक्रममध जर्धे स्वचौक्रत्वा भेषाङ्गुली ज्वालाकारेण स्थापंचत्। तती भावनाखिनो जपेनान्त्रम्— ॐ हेरुक वज्रसमय हीः सर्वसत्त्वदुष्टसमयमुद्राप्रभञ्जन हुँ फर्। ततो विमर्ज्जयेत्। भाशानप्रवेशे वजमुष्टिदयं बद्धा कनिष्ठाभ्यां ऋङ्खासित्वा तर्ज्ञनीभ्यां स्वीक्रत्वा जलाटे धारयन् मुद्रारिमानिर्यात-पौतस्त्रस्रवजरिमस्पुरणैः सर्व्वाङ्गमभिव्याप्य कायवाक्-चित्तं ध्यात्वा पूर्व्वीक्रमन्त्रं जपेत्। ग्रमशानं प्रविशेत्, अभेद्या रक्षा भवति।

। संक्षेपती हेरकसाधनं समाप्तम् ॥

√242.

श्राकाश्रस्यां सर्वमानाशं शायस्यसम्। मायोपमं शंसर्वे वे श्रेधातुक्तमश्रेषतः॥ दृश्यते स्पृश्यते चैव यथा माया हि सर्व्वतः। न चोपलभ्यते चैव सर्व्वस्य जगतः स्थितिः॥

इत्यर्थं मनसाधिमुच्य एकानेकवियोगात् स्वश्रीरं सक्त च नीलादिवस्तुजातं श्रन्थमाकलया, खिचनं मनी-विज्ञानास्त्रमनन्तरमकारं सूद्धां 'निस्तरक्रमप्रति'घं निरु-पमवर्गसंस्थानं भ्रान्तिम[द]प्युपकारा[य]यचाभ्यन्तरंनिष्ट-त्तये इत्यारीप्य, लक्ष्यस्थिरीकरणार्थे खद्योताकारमधिमुच्य, तद श्रन्यताकरणागर्भे सकलकलापरिपूर्णचन्द्रमण्डलाकारं विचिन्तयेत्। रतस्मिन् चन्द्रमग्डले उपचितपुग्यसभार-लक्ष्मे उपचितज्ञानसभारलक्ष्मं ज्ञीःकारं पश्चेत्, तत्परिणतं च नीलञ्चालावञ्जमादर्भज्ञानस्वभावं चिन्तयेत्, चन्द्रवज्ञाकारपरिगातं जिननिवहमन्यद्वव-श्रीकरणाचलकोधं हरकाखमात्मानं विभावयेत्, अधी-मुखस्य शवस्योपरि विश्वपद्मं तस्योपरि सूर्यमग्डलं तन्मध्ये समुपविष्टं एकस्योर्द्धभुजदयं इति वचनात् ऋदेपस्येद्धिनं भस्मोद्दु लितरक्तप्रभामालिनं पिकुलोर्द्धकेष्रं अस्रोध्याचन-क्रतकपालमालामुकुटिनं दक्षिणकरेण विपताकायद्वीत-नील करालवजं वामस्कत्थावसक्तवज्ञसङ्खाकं रक्तपरिपूर्व-क्यालवामकरं साईनरमस्तकमालाकतस्रदामदेश-

> AC सर्वम । A मं।

AC •CH•

\* AC fafa.

· C · wree.

1-773

करास्वदनं चलदर्त्तसाकाररकाष्टं मविश्रमश्रकुटिन परमार्थती वाच्चं विचारश्रत्यत्वात्, संष्टत्या स्वप्नसीदा-मिनीगश्चवनगरकायामायोपमं चतुर्माद्रामुद्रितम् खेष्ट-देवताविग्रहः सर्व्वसिडिप्रदो भवति— महामुद्रा समयमुद्रा धर्मामुद्रा कर्मामुद्रा।) खह्नदि चन्द्रमण्डलस्योपरि वर्ज विभाय पच्छ चिनं वर्णभुजसंस्थानीयेतं चिह्नसहितं श्री हेरकमात्मानं विभावयेत् इति महामुद्रा। तथैव स्वहृद् चन्द्रवजं विभाव्य वजाञ्जलिं मुधि विक्रमां बद्धा तर्जानी-दयं कुराडाकारेगावस्थाप्य त्रिङ्गाष्ट्रदयं पार्श्वदयेन भन्नं कुर्यात्— समयमुद्रा। जिल्लायां चन्द्रमण्डलस्वोपरि युत्तं वजं विन्यस्य मन्त्रमुचार्यत्, 🕉 सुभगे त्वमहं देवि हिरि सिरि तिरिणि प्रिये—धर्मामुद्रा। खहृदि चन्द्रमण्डल-स्योपरि त्राःकारनिर्यातविश्ववज्ञं विचिन्य तसवज्ञबन्धं बद्धाऽङ्ग्रुष्टदयेन तर्ज्ञनीदयमाच्छाद्य भग्नं कुर्य्यात्— कपास-मुद्रेयं भगवतः कर्मामुद्रा। ॐ श्रीहेरुकवज समयमुद्रा हीं सर्व्वदृष्टमुद्राप्रभञ्जन हुँ रुलु रुलु खादा हुँ फर्।

इति साधनविधिरयं भगवतः संक्षिप्तो [वि]हितः कच्याग्रमभेगातिविस्तरभीरुणा ।

॥ श्रीहेरकसाधनम् ॥

श्रीहेरको जगन्नायो भूत्वा सर्व्वार्थसम्पदः। कुर्य्यात् जगडितार्थायेत्येवमादौ विभावयेत्॥ '**च्यस्यम**दियान्तःस्यक्तटागारोदयात्रया । विश्ववर्णाज्ञ सचन्द्रे वजासनग्रश्रिप्रभम्॥ स्फटिकेन्द्रङ्गम्लास्यनीसस्यार्गेतरम्। स्वाभप्रज्ञाश्चीयकाएं वजासिमणिपद्मिनम्॥ वज्रसन्तं विभाव्यैवं खिचत्तं च्यक्षरीकृतम् । तद्वजेणाङ्गसंविष्टं सर्व्वरागाग्निना द्रुतम् ॥ ने जिनादिस्तमङ्गीत्या दईष्यार्थाय चोदितम्। प्रलयाग्निमहाज्वालावज्रहीःकार्सभवम्॥ तद्ववं क्रपाकोधं महाभैरवदामकम्। भूभङ्गोर्ध्वज्यसत्तेशं नौसदंष्ट्रान्वतं सितम्॥ 'सर्व्यतरे' [तु] रक्तं च भस्नोडूखितविग्रइम् । स्वाभाक्तना भुजैः स्त्रेषि रौद्रादि षद्रसान्वितम्॥ क्रष्णव जासिखङ्काङ्गमिणराजवरग्रहम्। न्दनर्ङ्काण्रोमालासं दस्त्राभर्षप्रियम्॥ दक्षिणाङ्घितलाकान्तं वामोरूतलपौडनम्। रौद्रासनं समास्थाय हेरुकं स्वं प्रभावयेत्॥ 🤇

AN augo 1

<sup>2</sup> AC भ्रवच• ।

AN ० थैनं।

A omits this and the next line.

N सर्वोत्तरा।

Notes

AC •चादि•।

8 Correro

सम्बुद्देन्द्रियं सद्योगकायवाक्षित्तच्यक्षरम् । इञ्जानसम्बन्धाभ्यमौक्षिनं रक्षणाक्षिनम् ॥ परमानन्दसुखास्वादस्फुरत्सं हारकृषिणम् । सच्चिन्य ज्ञानसौन्दर्थे योगौ योगं समाप्नुयात्॥

॥ श्रीहेरुकसाधनम् ॥

244.

प्रशानाष्टकमध्यस्थे निःमङ्गो हृष्टमानसः।
प्रशोपायविधानेन चन्द्रस्थ्यप्रयोगतः॥
श्रालिकालिसमायोगात् भाषयेत् स्र्य्यमण्डलम्।
तच हुँकारसम्भूतं वज्रश्रकसमन्वितम्॥
श्रवस्थमईपर्य्यङ्गं नरचर्मसुवाससम्।
भस्मोडूलितगाचं च स्फुरद्दजं च दक्षिणम्॥
चलत्यताकाखद्वाङ्गं वामे रक्तकरोटकम्।
श्रताईमुण्डमालाभिः कतहारमनोरमम्॥
ईषद्ंष्ट्राकरालास्यं रक्तनेचं विलासिनम्।
पिङ्गोर्श्वकेश्रमस्रोभ्यमकुटं कर्णकुण्डलम्॥
श्रस्थ्याभरणशोभं तु शिरःपञ्चकपालकम्।
बुद्दत्वद्रायनं ध्यायात् जगन्मारनिवारणम्॥
मन्त्रः— ॐ हुँ फट् स्वाहा।

॥ इति संधिप्तदिभुजन्ने स्वसाधनम् ॥

प्रणस्य श्रीगृहं नायं चैलाक्याक्षेपहरूकम्। तत्साधनविधिः श्रान्तिपादोक्तः प्रविभज्यते॥ दिभुजेकमुखं वीरं नैरात्म्यास्त्रिष्टकस्थरम्। चक्रांद्याभरणैर्युक्तं चिनेचं द्याङ्किराजितम्॥

इह तन्त्रे भावनाधिकतो योगी प्रभाते शयनादुत्याय स्वहृदये सूर्यस्यहुँकारं हृष्ट्वा तद्रिसिभः श्रीहेरकमय-भारयानीय पुष्पादिपन्दोपचारेख सम्युज्य तस्यायतः पाप-देशनापुण्यानुमोदनाचिशर्ण्यमनं च क्रत्वा महाबोधि-चित्तमुत्याद्य सर्व्वसच्चेषु दिव्यसुखोपसं'हाराकारां मैचीं मर्व्वदुःखापहाराकारां करुणां तत्सुखाविच्छेदनियमाकारां मुदितां क्रेशोपक्षेशशास्त्रशास्त्रशासमनिसकार लक्ष्णामुपेकां च भावयेत्। ततो धर्मापुत्रसादिविकस्पकसङ्कवर्ज्ञित-रूपां प्रतिमंत्रमधाष्ट्रनभोनिभां श्रदयज्ञानैकरूपां यून्यतां विभाव्य ॐ यून्यताज्ञानवज्जस्वभावात्मकोऽइ-मित्यधितिष्ठेत्। ततो विबुद्धा नभोदेशे सूर्य्यमण्डलस्य-हुँकारं 'हङ्घा तत्परिणतवज्ञवर्**टकस्य हुँकारं प**र्श्योत्। तिकरणविनिर्गतैः श्रीहेरकरूपैः सक्सजगदर्थे क्रां तर्वेव प्रवेश्य तत्परिगतं (श्रीहेरकं विश्वद्शकमलस्थितं भवी परि सर्थमगडलस्यं दिभुजं चिनेचं दक्षिणकरे वज वामे वजािकतकपासधरं सताग्डवं धाष्ट्रच्योनवसर्न

<sup>1</sup> Omitted in B.

ANC व्याघराज्ञकं।

C omits दृशा... अंकार ।

AC •चात•

<sup>\*</sup> AÇ •चारं मै•।

<sup>\*</sup> AC well .

विरस्वधी भ्यात्मकनर्शिरोघटितचकी धरं कर्णे श्रमिता-भात्मकनरास्थिकुएडलिनं कर्छे रह्मसम्भवात्मककारिडका-युक्तं इस्ते वैरोचनात्मकरूचकधरं क्याममोधिसञ्जात्मक--मेखलायुक्तं केणयज्ञीपवीतकेयूरनृपुरैर्युक्तं ऊर्ह्वपिक्रसकेण दिभुजैकमुखया किर्काकपालधारिख्या नैरात्म्ययाऽऽलिङ्गितं रवस्मूतमात्मानं विभाव्य, ततोऽस्य श्रोवे नैरातस्यां चष्टुषि वजां घाणे गुप्तगौरीं जिल्लायां वारियोगिनीं कायेन्द्रिये वज्रडािकनीं मनिस नैरात्म्यामिधमुञ्चेत्। ततः शिरसि दाचिंग्रद्दलकमलोपरि अधोमुखं हँकारं कर्र्छ घे। उप्रदल-कमलोपरि जर्श्वमुखमाँकारं हृदये अष्टदसकमलापरि अधोमुखं दुँकारं नाभी चतुःषष्टिदलकमलापरि ऊर्ध्व-मुखमँकारं चिन्तयेत्। ततः समयसत्त्वसदृशं ज्ञानसत्त्व-मानीय जः हुँ वँ होरित्यनेन मन्त्रेणाङ्गष्य प्रवेश्य बद्धा श्रीरोदकवत् समरसीकुर्यात्। तदनन्तरं स्वहृत्यूर्ध्यवज्ञवरटकस्थहुँकाररभीन् निश्चार्थ तिकरसैः सर्वत्रवागतस्वभावहेरं कमानीय पूजां कत्वा अभिषिञ्चन्तु मां सर्व्यतयागता इति प्रार्थयेत्। तैः पञ्चास्तपूर्णमणि-ककारीरभिषिक्तमातानं श्रक्षीभ्यनायमुकुटिनं ध्यायात्। ततः सर्वयोगिनीरन्देन खखबोधिचित्तादिद्रव्येन पूर्जा कुर्यात्। ततः-

दंब्रोक्टमहाभीममुग्डसग्दामभूषितम्। भक्षमासं महामांसं श्रीहेरकं नमास्यहम्॥

Brien.

<sup>&</sup>lt;sup>।</sup> B.∗भानेक∘

AC HATEL

इत्यनेन 'स्तुतिं कुर्यात् । तती नभनि हुँकारपरिणतं वर्ज तद्ध चाःकारपरिखतं पद्मभाजनं तन्मध्ये ॐका-गोक्टद इनमार्मु एड विद्राविसमयवस्त्रिन राङ्कितानि वज्रपद्मसभायोगादभिज्ञासनं तेन द्रयानां तापनं पाकात द्वीक्रत्य सर्व्यतथागतरूपदर्शकज्ञानसूर्य्यकिरणं तज्ज्ञानवीजिकरणेभ्यः सर्व्वतथागतज्ञानामृतमाक्रय तैर्व-स्त्राभिः सहैकौक्तत्व ॐ आः हुँ इति चासरेणाधिष्ठाय गुलहुँकारजां वजमयीं जिह्नां कत्वा श्रात्मानं तेन प्रीणयेत । ततो हृत्सर्य्यमण्डलवज्जवर्टके हुँकारं संवेष्ट्य स्थितां ॐ चैलाक्याक्षेप हुँ हुँ फुट स्वाहा इति दाद-शाश्रमन्त्रमाचां प्रदीपमाचामिव ज्वलनीं मनसाऽभि-लिख क्रमात् वाचय**त्रियं निभृतं जपेत्। मध्याष्ट्रसायाष्ट्र**-मन्थयोत्तु भटिति श्रीहेरूकरूपमात्मानं श्रारचय ततश्रक्षरादिविश्रु डिश्रु तुश्रकभावनापू जास्तुत्यस्तास्वाद-जपादिकां कुर्यात्।

> वैकाकाक्षेपवीरस्य कत्वा साधनमुत्तमम्। यत् पुर्ण्यमर्ज्ञितं तेन जनः सर्व्वीऽस्तु वजधन्॥

> > ॥ दिभुज हेरुकसाधनम् ॥

<sup>&#</sup>x27; N स्त्र्यात्!

<sup>\*</sup> Omitted in AC.

Na •वचाहे•ा

 $<sup>^{\</sup>circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$  AC  $^{\circ}$ विभावि $^{\circ}$ 

<sup>\*</sup> AC बाह्य •

भटिति हेरकं सप्रज्ञं विभाव्य तहृद्ये रक्ताष्ट्रसक्तमसं विचिन्तयेत्। तस्य पूर्व्वदक्षिणपश्चिमोत्तरेषु यथाक्रमं त्र क च ट तथाग्नेयनैक्टिति वाथव्यैशानद्सेषु त प य स मध्यवरटके पूर्वे स्वा मध्ये ॐ पश्चिमे हा। सर्व्वाणीमानि 'स्र्य्यमण्डलस्थानि रक्तवर्णानि। एषां चाङ्कश्याकारा रक्षायो रोमकूपेभ्यो निर्गत्य साध्यानाक्रष्य साधकस्य पादयोः पात्रित्वा एष्टेव प्रविश्वनौति।

## श्रामायः।

वरगुरुचरणं नत्वा शास्तारं सकल शास्त्रदातारम्।
वश्चे सिहाजायं नगरशोमस्य मन्त्रराजोऽहम्॥
सम्यक्तत्त्वमनस्को गुरुभकः स्वाधिदैवतामिरतः।
निश्चि पर्थ्यटनविधिज्ञो निःश्रङ्कः साधयेन्मन्त्रम्॥
हृदि 'पङ्कजाष्टद्लके दिचतुष्कं व्यञ्जनं खरांश्रुयुतम्।
वरटकमध्ये प्रणवं पूजाष्टर्मयुतं रक्तम्॥
तरुत्वणवं श्वान पार्व्यतपुरपौरानकंसिक्तभान् मन्त्रौ।
ध्यायन् प्रणतानातमं नि विश्वत्यर्डं जपेदयुतम्॥
इति विहितपूर्व्यमेवो गणवर्चकं श्वासये कुर्यात्।
श्राज्ञां प्रस्थ्य तेभ्यः सिहिवरं चाशु सिद्यार्थम्॥
कृतिचित् पदानि गत्वा मम्पूर्यं चिकं शुभं तु मामक्याः।
कृत्वा पादतने तत् संस्पृथ्य स्वपेदृत्यानम्॥

<sup>!</sup> ANC ०ऋत्य० ! . A • भ्रास्त्रदानं, N ०गीतदानारं । . AC • ग्रापिचत० ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A सुम • ।

<sup>\*</sup> AC पँकारजाः

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AC • जातात्म• ।

पूर्विशिरः संजयायुतमेकं संपिवेत् तसुत्यायः । सञ्चर्य्येव समस्तं गच्छेत् गगनं मग्रुखं तदनु ॥ निविशेत् यस्मिन् देशे पुनर्युतं संजपेद् विवर्योगम्। एवं क्षतवरयोगो हेवजसमो जगित सम्यूज्यः॥

# पुरस्रोभोपदेशः।

श्रकचटतपथसणब्देन श्रालिकालिं नौतार्थेनोक्ता। श्रालिकालिजापेन चैलोकां स्रोभयेनमन्त्री॥

लक्षजापेन। किं पुनरेकमाचिमिति ? आलिकालि उच्यते— तद्यथा, ऋ ऋा इ ई च्ह च्हु उ क ल्हु ऋ ऋा ए ऐ अर् ऋार् ऋो ऋी ऋल् ऋाल् इ हा य या र रा व वा ल ला इति सृष्टिक्रमेणालिजापः श्वास-प्रवेशेन।

श्वासनिर्गमे कालिः — कका खखा ग गा घ घा ङ ङा च चा छ छा ज जा भ भा अ जा ट टा ठ ठा ड डा ढ ढा ग गा प पा फ फा च बा भ भा म मा तता य या ददा घ धा न ना स सा द्वा छा ष षा श शा स सा इति। त्रादो ॐकारंद्वा स्रोभगे श्वास स्वामे वौषट् प्रदेयम्। एवं पुरस्रोभमन्त्रः। इति का ख चक्के निष्डम्।

॥ [पुरक्षोभविधिः]॥

प्रणम्य नायं हेवजं सर्व्वधर्मीकसंवरम् । संयद्यते यथासायं बाह्यपूजाविधिर्मया ॥

ततः श्रीहेवज्ञयोगवान मन्त्री प्रत्युषे यथावसरं वा क्षतसमार्ज्जनादिके भूभागे इस्तं दत्ता ॐ रहा रहा हुँ हुँ फट् खाहा इति 'सूमिमधिष्ठाय तच पञ्चासत-सुगन्धादिवटिकया तत्तद्भूम्यधिमोश्रपूर्व्वकं पौठोपपौठ-श्चेषोपश्चेषछन्दोपच्छन्दमेलापकोपमेलापकपौ लचोपपौल-च भागानीपभागान इत्युचारयन् चतुरसं मग्डलं-मुपिलप्य ॐ वजरेषे हुँ इत्यभिमन्य हृदजिकरणाञ्चष्टं भगवनां समग्डलं सर्व्ववीरवीरेश्वरीसङ्क्षेपरूपं तचारोप्य त्रर्धिपाद्यादिदानपूर्व्वकमष्टमातृभः सम्पृज्य तदभिमन्त्रितपुष्पादिकं तसी दद्यात्। तच हृद्योपहृद्यमन्त्रैर्भगवते स्वमन्त्राभ्यां भगवत्यै। गौरि हुँ हुँ हुँ फट्स्वाहा। ॐ चौरि हुँ हुँ फट् स्वाद्या। 🍄 वेतालि हुँ हुँ फुट्स्वाद्या। 🕉 घसप्तरि हुँ हुँ फुँ फुँ फुँ स्वाहा। ॐ पुक्किस हुँ हुँ फुँ फट्स्वाहा। 🎐 प्रविर हुँ हुँ फुर स्वाद्या। 🥩 चएडा सि हुँ हुँ हुँ फाट्स्वाद्या। ॐ डोम्बि हुँ हुँ फाट्स्वाहा। मन्त्रीर्यश्रामां गौर्यादीनां ततो बाह्यादिसर्व्यपुत्रा दिभिः सम्पूज्य चक्षरवर्ज्ञितपुष्पदानमन्त्रैः। 🦑 ऋष्टा-तमाय हुँ हुँ हुँ फट्स्वाहा। ॐ पिक्किक्किकेशवत्सने हुँ हुँ फद्स्वाडा। ॐ चतुर्विम्निक्वियाय हुँ हुँ ह

AC भूम्यधि०। C.≽काव०।

<sup>ि॰</sup> वाबी॰ । \* AN • वांसक्ति

फट्स्वाहा। ॐ घोडश्रभुजाय हुँ हुँ फेट्स्वाहा। ॐ तष्णजीमूतवपुषे हँ हुँ फुट्स्बाहा। ॐ कपाल-मासाधारिण हुँ हुँ फट् स्वाहा। ॐ 'त्राधात-कृरिचनाय हुँ हुँ फट् स्वाहा। ॐ 'त्राईदंद्रिणे हुँ हुँ कुँ कर स्वाता। इति मन्त्रैश्वः मंस्तुत्य यथायोग-मन्यत् अत्तिक्षीयानादिकं च क्रीवा शताक्षरमन्त्रेण हढीक्याता विकास अभिवासम्बर्धसम्यमनुपालय वजन मल्लत्वेनीपतिष्ठ दढो में भव सुपीष्यों में भव सुतीष्यों में भव अनुरक्षों से भव सर्व्वसिद्धिं मे प्रयच्छ सर्व्वकर्मसु च मे चित्तं श्रेयः कुरु हुँ इइहइ होः भगवन् सर्व्यतयागत-वज्र मा में मुच्च वजीभव महासमयसत्त्व त्राः इति। ततः—

> क्षतो वः सर्व्वसत्त्वार्थः सिडिईत्ता यथानुगा। गच्छश्चं बुइविषयं पुनरागमनाय मुः॥

र्रात विसर्ज्य चक्रमात्मन्यन्तभाव्य रेखाचोपादिकं कुर्यात्। नैरात्म्यापूजनमपि तथैव मण्डलकमुपिलप्या-रोष्य च मग्डलचक्रं चाक्षरस्वहृत्मालामन्त्रेण नायि-कायै ऋत्यासां प्रण्वस्वाहाविदर्भितस्ववीजमन्त्रेः पुष्पा-दिवं ययास्यानं दत्त्वा चाश्चररहितपुष्यदानमन्त्रैः स्तुति च कुर्व्यात्। शेषं पूर्व्ववदिति।

> बाह्यपूजाविधेः समृत्ये संग्रहाद् यन्मयार्ज्जितम्। पुगर्व तेनास्तु लेाकोऽयं सत्यू**जाभाजनं परम्**॥

> > ॥ पुजाविधिसंग्रहः समाप्तः॥

AC खध्यातक्षहः 🖟 🛦 नापि चार्यः

<sup>&#</sup>x27; C खडेन्द्र•। \* C प्रवसः 🕒

वजडाकं नमस्त्रत्य महामायात्मकं जिनम्। श्रामायसङ्गतमाय त्रचाते साधनक्रमः ॥ श्राद्वी मैचीकपायोगात् संबोधी कतमानमः। दानशीलादियुक्तोऽष्टलाक्षधर्मीः समाधयः॥ मन्त्रतन्त्रादिसिडिजी थोगाचारश्रमः कचित्। स्थाने सुखोपविष्टः सन् हृत्सुर्व्ये न्यसाहुँ क्रतिः॥ तत्यभोद्भवपूजाभिः सम्युज्य पुर्ता धियम् । क्रत्वार्घदेशनायं तु श्रुन्यतां भावयेत ततः॥ ॐ श्रुन्यताज्ञानवज्रस्यभावात्मकोऽइसिति मनसा पठेत व्योमि रत्तचतुष्पचपद्मश्चे सूर्यमग्डले। पच बिन्द्न सितान् धाला स्प्रत्संहारकारकान् ॥ <sup>'चतुर्दिखिन्दुसभाता चत्यन्यः सङ्गमोत्स्काः।</sup> पृद्धाभ्यस्तमहाभैचीकरुणादिस्वभाविकाः॥ चतस्रोऽपि च डाकिन्यश्रोदयन्तीति चिन्तयत । हिले सिह विश्वसिश्च कमल पबोहिउ वर्जी ॥ **श्रमजनको** महास्हेग् शारोहिउ विद्धे । र्विकिर्ण पफिल्जिं कमल् महासुहेस्।।

हते साव ! विकासितं क्रमलं प्रबोत्तितं बकेकः । जननन्ति महामुखिनारोपितो चर्यनः ॥ मविकारोः प्रपन्नं कमलं महासुखेनः ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC मुख्य ा

AC याद्ध

<sup>\*</sup> AC व्योगं।

<sup>&#</sup>x27; AN ० दामें

<sup>6</sup> AC ०वान् ।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A चतुर्भिविन्द, N चतुर्दिधिन्दुः

<sup>े</sup> काया---

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ( तस्त्रं )

C खंडो, AN सांधेम ।

ततः संभारदःखेभ्यः भन्वा भ्युन्तरगाणयः। मायोपमं जगत्तन्वं यथाभृतं विद्याक्य मः॥ मध्यविन्दद्वयं नीत हु बीजात् करुणासयम्। पञ्चतानिकाका अवस्मानन्दस्न्दरम्॥ चतुर्कातं स्कृताहं भक्तोइस्तिनसस्य च। स्सं प्रदोरवलीलं स्सं पीतं तु दक्षिणम्॥ पृष्ठतः सित्रकाश वा'मं मर्कातोञ्चलम्। चिनेचे ८८ वसीएदिस्ट्रायच्यकसृषितस्॥ थिक्कोईम्हेना है।स्यं कपा**लम्**कुटोत्कटम् । क्षधान धारण्यं सब्धे वामे खड्डाङ्गचापिनम्। रिक्रकोटिन्युर्विववुद्धैः कतजगद्दितम् ॥ स्वाभवा वृद्धस्थिन्या मंश्रिष्टं वा रतोत्सवे। न्द्रसम्बद्धाः चित्राचात् चतुः देवीधिताननम् ॥ े गितिनीनो चतुर्विष्ट् चिद्धादिकमुच्चते — तन पृथ्वेदके अञ्चडा किनी नी सवर्गिका। नीनपीतस्यारकद्वरिताम्यचतुष्ट्या ॥ पृष्टिकादर्भनानादि ग्रह्मवजं कपालकम्। सक्ये दर्भात वासे तु धण्टाखड्डाङ्गधारिका ॥ दक्षिये मयताद्वानतीयभात्वभिक्षपिका। श्रीरतडा किनी रत्ने च्छटा विश्वसहस्तिका ॥ वासे निपीरितवीव श्रीवजनत्वडाविका।

<sup>·</sup> AN oggo.

<sup>\*</sup> A #846 1

<sup>.</sup> AC भिक्रकोर्द्य ता ।

<sup>ै</sup> AC धाला :

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> **С जन्मक**स्थल

<sup>&#</sup>x27; AC मध्ये चन्द्री०।

<sup>\*</sup> A . HETO !

<sup>&</sup>quot; A ॰माली, C ॰मालिनं।

<sup>\*</sup> AC = च्छच = 1 -

पीतनौलसितारऋइरिताभ बतुर्म्मुखौ ॥ पश्चिमे तु दले पद्मडाकिनी धवलारुगा। स्यात् तेजःप्रत्यवेद्यादिस्वभावा नव यौवना ॥ सितास्यद्रतस्वर्णनीसइरितनिभानना । विश्वपद्मं गरं सब्ये कपासं धनुरन्यतः॥ उत्तरे तु इरित्यौतश्कारक्रसितानना । कुलानुष्ठान वाखादिविशुद्धा विश्वडाकिनी ॥ खट्टाङ्गडमरुकं सब्ये वामे पाणं कपासकम्। सचिनेत्राश्च**तुर्वक्राः म**र्व्या दे**व्यश्चतुर्भजाः** ॥ श्रुङ्गारादिरसासङ्गा लक्षणत्र्यञ्जनोष्ट्यलाः । रौद्रामनम्या नत्यन्यो नाथाभा मुद्रिकादिभिः॥) क्यात् षडक्नविन्यामं नायस्यावाहनादिकम्। च्यभिषेकं जिनैः पृजां स्तुत्यनुरागनादिकम् ॥ ललाटकराउयोष्ट्रहाःश्रोचद्रागे हृदि न्यमेत्। 🕉 त्राः खंचिर इत्येवं रेफादूर्द्धं च हुँकतिः॥ वज्ञक्रटासमायोगैरानीय ज्ञानमग्डलम् । अर्घदानादिपूर्वें च प्रविश्यैकौकुर्यात् स्वयम्॥ माई समयचकेण विशिष्टफलसिङ्गये। रसप्रवेशात् ताम्नादिरजतीभावसिञ्जवत्॥ मचांद्य दिग्गतान् नायान् हृदयस्यहृदर्चिषा । तत्रभोद्भवविद्याभिर्धतकुमास्ताम्बुधिः॥ श्रभिषेकात् प्रभोमीं लोवस्रोभ्यो दिव्ययोषिताम्। पुनः शास्त्रतरत्नेशामिताभाभोधसिद्धयः॥

AN oainao

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AC •वाद्याः। <sup>3</sup> AC खन्नः।

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 4 चिता

<sup>&#</sup>x27; C •भोर्मा• ।

मसाध्युक्षष्टदेवीिसः स्त्युकाव्ययपाणिभिः।
पूजयेद् योगिनीयुक्षमासानं हेर्कं स्तुयात्॥
दंष्टीत्वरस्ताभीमध्यस्यदामभृपितम्।
भक्षमायं सहारानं श्रीहर्कं नमास्यहम्॥
इति स्तिनः।

श्रिगं स्वर्णां स्वर्णां का विश्व का प्रात्व का सात्।

ॐ हं त्या या हा बोजं प्यात्वा पञ्चकुत्तात्मिकाम् ॥

हीःकार रक्ष्य ह्यां स्वर्णां स्वर्णां रतित्मुकाम् ॥

श्रीबृहद्वाक्रिको स्वामां बीध्य रक्षां रतित्मुकाम् ॥

गीत्या सञ्चीद्यमानः सन् चतुईवीिमराच्या ।

ॐजातमणिहुँ वजविचिचकरणादिभिः ॥

जिनाकनुरागयामीत्यारभेत् रतिचिन्तया ।

वजाजान्कारफद्शब्दैरानीयास्ये प्रवेशितम् ॥

जिनहन्दं स्खावेशात् द्रुतं वजविनिर्गतम् ।

पद्मे मिजनमामाद्य जिद्ध्या विधिवत् ततः ॥

चतुर्भृतस्वभावे हृद्रक्तं पद्मे चतुर्द्रेले ।

स्वर्थस्थविन्दुच न्द्रेन सम्पुटितः सुवेष्टितः ॥

मृणालस्वोपमसार्द्धं सन्न-

रेखाभिराप्तासरपङ्क्तिभिः सः। नित्रार्थं नादं तत जर्ड्डमिन्दु-च्छिद्रे प्रवेश्यानुगमागमः स्यात्॥

¹ N सन्।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC सचि० ।

<sup>ै</sup> AC •स्च•।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A • इक्त• ।

<sup>&#</sup>x27; A('उ**त**ः।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A omits ॰ सप्त ।

उचारयन् 'स्पुरत्यार्थैर्सन्वमायामसङ्गतम्। चक्षरं च तथा कुर्यात् नादप्रवेशनिगमौ॥

जिं निर्गच्छिति वायो चाह्यरध्वनिर्निर्गच्छिति, प्रवि-श्राति सित प्रविश्विति, तिष्ठिति सित वायौ स्रष्ट्यासितविन्दु-मध्ये तिष्ठिति। एवं प्रथितस्वर्व्यञ्जना सार्वसप्तगुणरेखा प्रविश्वस्थितिनिर्गमा। मन्दं मन्दमन्यवागता परा चित्तेन निध्येया। ॐ आः हुँ इति चाह्यरजप्यमन्तः।

उत्यातुकामः पूजाद्यं क्रत्वा दृष्ट्या च दृः खितम्।
जगत्तत्वदृशामुक्तं कुश्रलं पिरिणामयेत्॥
यन्मयोपितं पुण्यं वज्जडाकस्य भावनात्।
तेनाहं वज्जडाकः स्यां जगन्नायपदाप्तये॥
उत्याय पिण्डं पातादिश्रुं तव्यास्थादिकां क्रियाम्।
स्वपरहेरकाकारो मायाकार द्वाचरेत्॥
हुँकाराधिष्ठितं भोज्यं श्राःकारजकपालगम्।
श्रधोवाय्वप्रिचकेणं ज्ञालितं निर्मालौद्यतम्॥
कर्द्धमो कारमाचिन्त्य श्रीभमन्त्रास्ततायतम्।
जिद्धावजांश्रुनिकाक्षष्टेनानेन तर्पयेत्॥

अ आः हुँ गुद्धभक्ष्यं भक्ष्येऽहमिति श्रमृतास्वादमन्तः। प्रागेव स्नानवेसायां श्रभिषेकविधिं भजेत्। स्तस्त्रप्रि सन्यासु ध्यायादेवं समासतः॥

<sup>&</sup>lt;sup>।</sup> C सारेत् प्रावै•।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AO •पात्रा•।

<sup>&</sup>lt;sup>多</sup> 及 東朝 4 )

AC प्रचाः ।

<sup>•</sup> C ०ताख्यानाः ।

<sup>ं</sup> C ०व केशा

माधनं वज्जडाकस्य कत्वा खन्धं गुभं मया। यत ते नार्थाजनी भूयात् तद् हं क्रतभूषणः॥ महामायातन्त्रानुसारेण इंस्कसाधनोपायिका समाप्ता ॥

### 249.

श्रीहरूकमहा वज कट्र कट्र प्रवेशय प्रवेशय बन्ध बन्ध तीषय तोषय मर्व्ववज्ञडाकिनीनां हृदयं हुँ हुँ फर्। ॐ मर्व्व बृहु डाकिनी प्रतीच्छेमं बलिं ॐ फर्। ॐ वजडािकनी प्रतीच्छेनं विसं हुँ फट्। 🧳 रत्नडािकनी प्रतीच्छेमं वित्तं हुँ फट्। 🕉 पद्मडाकिनी प्रतीच्छेम बिल ही फर्। ॐ विश्व**डाकिनी प्रतीच्छेमं बिलं ह** फार्। ॐ मर्व्वडाकिनी प्रतीच्छेमं विलं 'हुँ हीः हुँ हैं। ॐ मळ्योगिनी प्रतीच्छेमं बिलं हुँ इइहीः।

॥ एवं महामायातन्त्रस्य बिलिविधिः समाप्तः॥

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC ०वस्ता

<sup>·</sup> C witte

#### नमो वच्चडाकाय।

विस्तरो दुर्गहः प्रायो 'बालस्तीणां भवेदिति। संक्षिप्तमिष संक्षिप्य तत् सप्ताक्षरमुद्धरेत्॥ तत्पूजाश्रन्थताबोधिमन्त्रपर्थन्तमन्तरा। क्रतवानक्रमध्यक्तं वजडाकं प्रसाधयेत्॥ यँ रँ वँ लँ चतुर्भृतमण्डलोपरि चिन्तयेत्। सुँकारसम्भवं मेर्ह सप्तरत्नाष्टश्वक्रकम्॥

ॐ मेदिनि वजीभव वज्ञबन्ध हुँ। ॐ वज्ञप्राकार हुँ वँ हुँ। ॐ वज्ञपञ्चर हुँ पँ हुँ। ॐ वज्जवितान हुँ खँ हुँ। ॐ वज्जशरजाल चौँ शँ चाँ। ॐ वज्ज्ञाला-नलार्क हुँ हुँ—

विधाय वजभूम्यादि षट्कं षडारमालिखेत्। विश्वाक्यमंस्थितं चक्रं विश्ववज्ञावलीकृतम्॥ ष्ठुँभवं ध्यायेद्चैव वज्जडाकं महासुखम्। षड्भुजं चिमुखं च्यशं सर्व्वलक्षणलिक्षतम्॥ व्यञ्जनाशीतिसंयुक्तं श्रालिकाल्युद्भवं प्रभुम्। वज्ञघण्टासमापनं नरचम्माईधारिणम्॥ वामे कपालखङ्काङ्गचिश्रलं दक्षिणे करे। कपालमालामुकुटिं विश्ववज्जजटाधरम्॥ श्रक्षेन्दुशेखरं चैव षण्भुद्रादेहभूषणम्। नौलपीतहरितवक्षं व्याधचर्माम्बराटतम्॥

LAC चल ।

<sup>ै</sup> N omits वक्षः।

<sup>&#</sup>x27; AC . HET. !

ंत्रालीढ**मान्त**'स्रर्थःयमैरवका**लराचिकम्** । यथा नाथस्य तथा वजवाराद्यापि भुजादिकम् ॥ देवी जान समाविध्य परमानन्दविद्वला। भानाकर्पणादिकं कुर्यात् अः**हँवँहोरेभिरसरैः**॥ यड् योगिन्यः पडारेषु वामावर्त्तविवर्त्तनैः। ें हेर्नी प्रथमा देवी दितीया वज्रभेरवी॥ वृतीया घो**रचण्डी 'च चतुर्थी' वज्रभास्तरी** । पश्चमौ वजरौद्रौ च षष्ठो स्याद् वजडािकमी॥ नीला पौता रक्ता इरिता धृमा सिता देवाः। मुक्तकेणा महारौद्रा चिनेचास्र दिगम्बराः॥ रगाङ्गमरुघण्टा च इस्तेतरकरदये। दधाना नरचर्माणि प्रेतस्त्रव्यीपरि स्थिताः॥ कपालमालामकुटा श्रालीढासनसंस्थिताः। षडश्रमवा भव्या देव्यः सर्व्या यथाक्रमम् ॥ 🖯 नौँ माँ याँ ताँ खँ द्रत्येभिः पञ्चधातुभिर्**धिष्ठिताः**। ॐ ऋँ हीँ हुँ होः हीःकारैः स्तन्धान् रूपादिकानपि॥ मुँ हुँ खँ आ हो हँ कारैरायतनानि शोधयेत्। अ हः नमः हौः स्वाहा हुँ वीषट् हुँ हुँ होः फट् फट्, उरः-शिरः स्त्रत्थने बादिषु योजयेत्। उ व व वा या ही मा जँहीँ हुँ हुँ फट् फट्—

नाभिहृदत्तेषु मूर्घि शिखाया मन्यत्र विन्यसेत्। कायवाक्चित्त[चन्द्रे]षु ॐ श्राः हुँकारमर्पयेत्॥

<sup>।</sup> AC प्रत्यासी ।

<sup>&#</sup>x27; AC •सर्व्यमे • 1

<sup>ै</sup> AN पूजाविधिः।

<sup>\*</sup> AC सम्बद्धाः

<sup>&#</sup>x27; A ॐ ग्रिखा॰ C उर्गत ग्रिखाः ्र ्र € अयो सम्बद्

यद्चक्रवर्त्तिचक्रस्य देवी वृन्दकरस्थितैः। पच्चास्तद्रवापूर्णैः कपालैरिभिषेचयेत्॥ पूजास्तुत्यस्तास्वादं क्रत्वा च भावनां चरेत्। सप्तास्तरं जपे नान्त्री निर्विशक्षेन चेतसा॥

हीं इ इ हुं हुं फट्।

ध्यानजा पात् यदा खिन्नः तदा मुश्चिमनुसारेत्। सृतिसम्बोध्यङ्गं 'त्री हेरुकः, धर्माप्रविचयसम्बोध्यङ्गं की वीर्यमस्बोध्यङं वनभैरवी गौतिसस्बोध्यङं

हेरकी, वीर्यमम्बोधङ्गं वजमेरवी, प्रीतिसम्बोधङ्गं घोरचण्डी, प्रसन्धिसम्बोधङ्गं वजमास्त्ररी, समाधि-सम्बोधङ्गं वजरीद्री, उपेश्वासम्बोधङ्गं वजडाकिनी— सप्तबोधङ्गभावना।

> किष्टिका रुचकं रत्नकुण्डलं भसा स्त्रचकम्। ध्यड् वै पारमिता एता मुद्रारूपेश योजिताः॥

रुर्ज्ञयचन्द्रोड्तं सप्ताधरसाधनं समाप्तम्

AC •वचस्य •। ° C •च्यन्तं। ° A पादिखधतः। • A omits अहिरुकः—उपेत्तासम्बोधकः। ° A सङ्गणा ।।

#### नमः सम्बराय।

(चिमुखं षड्भुजं नीखं स्वामप्रज्ञाङ्गसङ्गिनम्। इँजं षड्देवतीनायं नत्वा खिखामि साधनम्॥)

योगी प्रातकत्थाय समयगुलिकां मुखे प्रक्षिप्य गिरि-गह्नरादिमनोर्मे स्थाने विश्ववज्ञसमासीनो हृदि स्रर्थ्यस्थ-नीसहँकारं प्रयोत्। तस्मात् हुँकारात् पञ्चाकारान् रक्सीन् गगनकुहरे चैधातुकमिभ्याप्य संस्फार्य्य तैश्व रिप्राभिरकनिष्ठभुवनवर्त्तिनं भगवन्तं वश्यमाणवर्ण-भुजायुधं सर्व्वयोगिनौगुरुबुद्वबोधिसत्त्वांश्च तिलबिम्बो-पमान् अानीयाकाशदेशे पुरतः संस्थाप्य तांश्व रक्षीन् पुनः स्वबीजे संहरेत्। ततः स्वबीजात् संस्फार्य्य बाह्य-गुद्धतत्त्वपूजाविशेषैभगवन्तं योगिनीगुरुबुबबोधिसत्त्वांश्व यथाविधिना पूजयेत् वन्दयेत्। ततस्तेषां पुरतः पाप-देशनापापाकरणसंवरं पुख्यानुमोदनाचिश्ररणगमनबोधि-चित्रोत्पादश्रात्मभावनिर्य्यातनाश्रध्येषणायाचनाश्र कत्वा तदनन्तरं चतुर्बह्मविहा'रान् भावयेत्। श्रन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकाः सर्व्वधर्माः 🕉 श्रन्यता-ज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहमिति सक्तस्वस्तृतत्त्वसारसंशाहकं मन्त्रार्थमामुखीकुर्वन् अजातानिरु अप्रभाखर्समाधी मुह्नर्तमप्रतिष्ठितरूपेण संतिष्ठेत्। ततः पूर्व्वप्रिषधानावेध-सामर्थ्यात् प्रभास्तराद्त्याय स्वप्नमायावत् विश्वं पग्रयन् अगदुत्वायात्मनः श्रीहेरुकत्वं विभावयन् यँ रँ सँ वँ

परिवतानि धनुस्तिकोणवर्शुक्तचतुरस्राणि नौसरक्त-श्वेतपीतानि चतुर्माहाभूतमण्डलानि उपर्यापार पश्चेत्। तद्परि सुँकारसम्भवं सुमेशं चतुरसं सप्तरतमयं अष्ट-मुङ्गोपशोभितं तद्परि उँ मेदिनी वजीभव वज्जबन्ध हुँ, ॐ वज्रप्राकार हुँ वँ हुँ, ॐ वज्रपन्त्रर हुँ पँ हुँ, ॐ वज्र-वितान हुँ खँ हुँ, ॐ वज्रशरजास चाँ ग्रँ चाँ, ॐ वज्र-ज्यासानसार्क हुँ हुँ — एतैर्म्मन्त्रेवेजसृस्यादिषट्**नं** विधाय तदभ्यन्तरे चतुरसादिक्क्षटागारं विभाव्य, तदभ्यन्तरे विश्वपद्मस्यं षडार्चकं ध्यायत् वजपद्मचकाव<mark>लीरतम्</mark>। तदभ्यन्तरे पद्मवर्टकस्यं र्भवं स्तर्थसण्डलं आखिकालि-परिगातं चन्द्रस्र्धामगडलसन्पुटमध्यस्यं नीलहुँकारं वज-सत्त्वरूपं भावयेत्। एतत् मध्ये परिग्रस्य भगवन्तं वज्र-डाकं हुँभवं वाराह्याचिक्तितमहासुखं यथोपदेशं आ दर्शादिपञ्चज्ञानात्मकं पड्भुजं मूलद्क्षिणवामनीलपौत-हरितिनमुखं निनयनं दानिंशस्त्रश्णाशीत्यनुव्यञ्जनात्मकं प्रभुं त्रालिङ्गनभुजाभ्यां वजघण्टाधरं इतरोर्द्धभुजाभ्यां नर्चर्मधारिएं वामभुजासक्तखट्वाङ्गकपासकास्तिकरं दक्षिणे चिश्रसधरं कपासमासाभरणोज्ज्यसं पण्मुद्राविभूः षितं व्याघ्रचर्माम्बराष्ट्रतकिं विश्ववजार्डेन्द्मि एउतं जटाजूर श्रासीढपदाकान्तविश्वाजसूर्यमध्यस्मैरवकासराचिमस्त कवामकर्गस्तनं भवनिर्व्वाणस्वभावं भावयेत्। यथा नायस् तथा वजवाराच्या वर्णभुजादिकं किन्तु नरचर्मा त्यन्न तत्कराभ्यां धनुवीणधारिणी देवी भगवज्ञानुदयं समावेष्

परमानन्द विद्वला भाव्या । ततः षट्खा रेषु वामावर्तन षड्देवतौः प्रस्थेत्। तच पूर्व्वारे फट्कारसम्भवा श्रीहरूकी प्रथमा देवी नीसवर्णा, अपरारे हुँकारसम्भूता दितीया वज्रभेरवी पौतवर्णा, अपरारे इंगारजाता ततीया घोर ज्युडी रक्तवर्णा, अपरारे इकारसभूता चतुर्थी वज-भास्तरी हरिता, अपरारे ही कारसञ्जाता पञ्चमी वज-रौद्री धूम्रवर्णा, अपरारे ॐकारनिष्यचा षष्ठी वज-डाकिनौ सितवर्णा; एता देव्य एकवक्काश्वतुर्भुजाः द्वाभ्यां रणडुमरुघण्टाधराः तदितराभ्यां नर्चमोर्ड्घधारिग्छः सर्वा महारौद्रास्त्रिनेचा मुक्तकेशिन्या दिगम्बराः प्रेत-स्रर्थोपरि स्थिताः कपालमालामुकुटा त्रालीढासन-संखिताः पञ्चमुद्राधराः सिहिसान्निध्यकारिका ध्यायात्। तदनु भगवतो हृदीजनिर्गतरिग्राभिर्जःकारेण ज्ञानचक-मानीय हुँकारेण समयचके जने जनमिव ज्ञानचकं प्रवेशयेत्। वँकारेण बन्धनं हीःकारेण तीषणं कुर्यात्। ज्ञानसम्बह्नदीजं ध्यात्वा लें। माँ पाँ ता खँ इत्येभिः पच धातूनधि तिष्ठेत्, ॐ आः हीः होः हुँ हीःकारैः लन्धरूपादिकानिप, मूँ हुँ खँ आः हाँ हाँकारैराय-तनानि 'शोधयेत्। ततः यड्देव तात्मकमन्त्रकवचैरात्मार्म कवचयेत्। ॐ हः हृद्ये नमः हिः शिर्सि स्वादाः हुँ शिखायां वीपट् हे स्कन्धदये हुँ हुँ होः **चक्षुयोः फट्** हुँ मर्व्याक्रिषस्त्रम् । पड्देवतीविशुद्धिंमन्त्रपदैर्भगवती

A विकश्याः

AC NO. WILL

<sup>3</sup> A. मका०, C छ ता०

<sup>&#</sup>x27; AN • छवेत ।

C Tio

<sup>&</sup>quot; AC 1040 1

A •तान् सकलः े •तामेकः। 🥷 8 C • अबि ।

कवचित्। ॐ व नाभी हाँ याँ हृदि हीँ माँ वर्क्षे हैं हीँ मूर्क्षे हुँ हुँ शिखायां फर् फर् सर्व्वाङ्गेषस्त्रम्। तदनु भगवती भगवत्याय कायवाक् चित्तपथेषु ॐ आः हुँ अर्पयेत्। ततः स्वहृदीजनिर्यातर्भिभाः सच्चोद्य सर्व्व-तथागतानानीय अभिषेकमनुनाथयेत् भगवन्तः सर्व्व-तथागता अभिषेकं ददन्तु मे इति। तथागतिर्बृद्धै-व्विभित्तरूपवजादिभिः पञ्चास्तभृतकस्वश्रह्माभिषेका-भिरानयेत्।

श्रभिषेकं महावजं चैधातुकनमस्त्रतम् । द्दामि सर्वेबुद्यानां चिगुद्यास्वयसस्ययम् ॥

ॐ सर्व्वतथागताभिषेत्रसम्यश्रिये हुँ इति पिठित्वा श्रभिषिच्यमानश्चित्तेशमुकुटो भवेत्। देपिएगुनईष्णाराग-मोइधर्मधातुमुकुटिन्यो देवत्यो यथाक्षमं नायन्ते दित् ध्यायेत्। हुँकार्जं कुलिग्रं देव्या एकार्ग्जं विद्लकामसं श्राःकार्जा कर्णिका ॐकार्ग्जं किञ्चल्कं भावयेत्। वजाकुशाकार्रभ्रयाकष्टकमलनास्तिकां मदनोत्कटविद्वस्तां श्रत्रागयेत्। ॐ सर्व्वतथागतानुरागेण वज्रस्वभावात्म-कीऽइमिति ध्वनिभिः सञ्चोद्य सर्व्वतथागताननुप्रवेश्यान्-रच्य हृदये द्रवीक्षत्य वज्रमार्गेण पद्मदले स्फारयेत्। योडश्र्मपुजादेवीः संस्फार्थ्य रोमकूपायसन्धिषु विधिवदर्थ-पाचादिकं द्यात्। ॐ हेक्क अर्थे प्रतीच्य स्वाहा। ॐ हेक्क पाद्यं प्रतीच्य स्वाहा।

्रिसाहा। पश्चात् भूतढािकनीिभर्गर्यः पुष्यैः

<sup>ि</sup>कें। 'A omita • भूका • । 'AN • स्वार्थ के कार्यक्र के ... वाचन ने .. जाड़ा ! N जोहे • ।

पूजवेत्। यँकारपरिखतं वायुमग्डलं तदुपरि रेफपरिखतं श्रिमग्डलं तदुपरि रक्तश्राःकारतं पद्मभाजनं तन्मध्ये वुँ त्राँ जिँ खँ हुँ एतत्परिणामेन पन्नास्तपन्सप्रदीपं ज्ञ स्वधीजाक्तितं तित्यधानं अभारं तदुपरि श्रकारजं शशिनं तच हुँभववजं तदीजाङ्कितम्। वायुना वही ज्वस्ति तत्पाकेन गुडाः सर्व्वतयागताः ॐकारचन्द्रवज्ञाणि च द्रवीभूय निपतन्ति तत्करोटके। ततः 🕉 श्राः हुँ इत्युचार्यः सर्वदेवतानामसतमाक्षय तचैव प्रवेशयेत्। त्रनेनैवा-धिष्ठाय जिह्नाये वँभवं यवफलप्रमाणं सितवजं वजनालि-कया तदस्तमास्वादयेत्। मुखात् मुखं भगवत्यै दद्यात् देवतीगणाय च। ततो ध्यानात् खिनः सम्बराकार-मुदहन् मन्त्रं जपेत्। तच मन्त्रः ॐ हीः इ इ हुँ हुँ फर्। जापात् खिन्नः गुडिमनुसारेत्। स्मृतिसम्बोध्यक्तं श्री-हेरकः, धर्मप्रविचयसम्बोध्यङ्गं श्रीहेरकी, वीर्य्यसम्बोध्यङ्गं वजमैरवी, प्रीतिसम्बोध्यक्तं घोरचण्डी, प्रसन्धिसम्बोध्यक्तं वजभास्तरी, समाधिसम्बोध्यक्तं वज्जरीद्री, उपेश्वासम्बो-

वज्रडाकिनी।

किएका रुचकं रक्षकुर्यं भस्म सूचकम्। षट्पारमिताविशुद्धा बोध्यक्तं बच्युपद्यारपूर्व्यकं चिसन्धं भगवन्तं ध्यायेत्। तच बिसः। 'योगी—

त्रालीढपदसंस्थित उचस्थानास्थितस्रितः। दक्षिणाभिमुखो नग्नो मुक्तशिखो निशार्धके। त्राकान्तपादोर्खेदष्टिन्तु मूर्धा फेँकारनाइतः।

A omite चनेते ..... शाखाद बेत्। कोइस्ती ।

वना ने सिमूर्झविक नं निर्माणिय ॐ आः वन अरि हिं। वन्न बीरयोगिनीमाश्रष्य ॐ आः वन अरि हिं। वन्न डाकिन्यः समयस्वं दृश्यहोः एवं नि चतुः पन्न वारान् उचार्य आमन्त्रयेत्। तदन् ॐ ख त खाहि सर्व्ययस्राष्ट्रसभूतप्रेतिपशाचोन्मादापस्मारडाकिन्यादय इमं बिलं यह्णन्तु सर्व्यसिश्चिं मे प्रयच्छन्तु यथैवं यथेष्टं भुष्णय पिवय निप्रय मातिक्रमय भम सर्व्याकार-त्या शत सुलसमृद्धये सहायका भवन्तु हुँ हुँ फर्स्याहा इत्यनेन बिलं द्यात्। तत्त्वहिलं यथोपदेशं सच्चारं द्यात् श्रीचक्रसम्बर्ध्य निवारितेन्द्रियो योगी मायोपमं जगद्धिमुच्य यथासुलं विहरेदिति।

श्रद्धयेनाद्वयं कत्वा यत् सप्ताष्ट्रसाधनम् । श्रुद्धं लब्धं श्रुमं तेन लोकोऽस्तु चक्रसम्बरः ।

॥ सप्ताखरसाधनं समाप्तम् । । क्वितिरियं पण्डितावधूतश्रीमदृदयवज्रपादानाम् ॥

<sup>&#</sup>x27; N • कि: । ऊर्ख • ।

A प्रय<del>क्</del>षेत ।

AC . HE UE. I

<sup>2</sup> AC खलर्गाः।

<sup>.</sup> AC omit.

<sup>6</sup> AC add aut after this.

#### नमः श्रीचन्नसम्बराय।

मद्गुरुचरणाभोजं प्रणम्य संयद्यते यथामायम् । सम्बरतन्त्राश्रयणाद् बाह्यपूजाविधिर्मया स्पष्टम् ॥

इइ श्रीचक्रम म्बरं मण्डलके पूजयितुकामो योगौ प्रात-रुत्याय यथावसरं वा अविस्मृतद्वतायोगस्तथैव सुदृढत-दहङ्कारवान, विस्मृतदेवतायोगस्तु पञ्चस्कन्धाद्यहङ्कारवान्, खभावशु इमन्त्रो चार गपूर्व्वनं श्रन्यतामधिमुच खनाभौ निर्मामप्रवेशेन सह स्फ्रंग्संहर्णपूर्व्वकं त्रालिकालि-परिगतं चन्द्रं तच हुँकारं पारदवर्णे विभाव्य तचन्द्रं-बीजपरिणामेन स्फ्रणादिपूर्व्वकं श्रीसम्बरयोगवान् श्रुचि-प्रदेशे पञ्चामृतसुगन्धादिवटिकया तदभावे श्रन्यतम-द्रव्यमित्रितसमयवटिकया वा संयुतं इस्तं दस्ता गुमा-निश्रम इत्यादिकमुद्यार्थ चतुरसमण्डलकं उपिल'प्य अ वजरेले हुँ इत्यधिष्ठाय तन्मध्ये इस्तं दस्ता पुनेत्यादि चतुर्व्विंगत्यक्षराणि पौठोषपौठादिदशं भूमिस्वभावानि तत्तद्भुम्यधिभोष्टपूर्व्वकमुचारयेत् । ततस्तव मण्डले भाटिति चतुर्माहाभूतस्यसुमेरूपरि विश्वचन्द्रे स्वइद्यवि-निर्मातहुँकारमवस्थाप्य तदीजरिस्मिभिर्दशदिक्स्यविषका-देवतामानीय तच हुँकारे यथोपदेशं प्रविद्या तत्परिखतं भगवन्तं सपरिवारं सर्व्वाकारनिष्यत्नं पश्चेत्। ततः ऋदीज-निर्गतवीणादिदेवीभिः संपूज्य सप्तरत्नादीनि च निर्गतानि

C श्रीसम्ब ।

AC TIMO

**<sup>ি</sup> অ**পু•

<sup>&#</sup>x27; N adds aw of after this.

<sup>&#</sup>x27;AC onlugation

ढीक्यित्वा यद्याविधि शोधितेन करेग मग्डलकमध्ये च्यक्षरमन्त्रेण पुष्पं दचात्। पुनस्तचैव भगवद्भगवती-हृद्योपहृद्यमन्त्रेस्ततो डाकिन्यादीनां यममयनौपर्याना-नामेतासामेव मन्त्रेण दिशु वामावर्त्तेन विदिशु दक्षिणा-वर्त्तन यथास्थानं पुष्यं मग्डलके दद्यात्। ततः कर-विन्यस्तानां तत्ततस्थानेषु तत्तन्त्रन्त्रेण 🕉 इः इत्यादिना पुष्यं दद्यात्। ततं स्तदामकरतत्तरा तपुष्यमष्टपदमन्त्री-चारणपृथ्वेकं मण्डलके प्रक्षिप्य प्रिरित श्रञ्जिलकरण-पूर्व्वकं ध्यानमन्त्रचक्रमात्मनि प्रवेशयेत्। ततो हृदया-बष्ट पदैस्तु मन्त्रैः स्तुतिपूर्व्वकं यथावर्त्तितस्तुतिभिश्व संस्तृत्व यथाशक्ति पापदेशनादिकं ध्वानमन्त्रजापप्रणि-धानादिकं च विधाय शताक्षरमन्त्रमुचार्य वेगेगशुद्धाः सर्वधर्मा योगग्रहोऽइमिति मन्त्रसहितकमलावर्त्तमुद्रया सन्तोष्य मुद्रोपसंचारे चाऽऽलिङ्गनाभिधानपूर्व्वकं अना-मिक्या भूमिं स्पृत्रन् 🥙 वज्र मुरिति पठन् विसर्ज्य तस्त्रमात्मनि प्रवेश्य मण्डलकरेखाप्रोक्षणादिकं कुर्यात्।

बाह्यपूजाविधेः पुग्धं 'संग्रहाद् यन्त्रयार्ज्ञितम् । तेन भूयात् जगत् सर्व्वं बुद्धपूजापरायगम् ॥

॥ बाद्यपूजाविधिसंग्रहः समाप्तः । । क्वतिः शाश्वतवजस्य ॥

AC and |

² A वाम only.

<sup>\*</sup> C ॰पदान्त॰।

<sup>\*</sup> AC यहा०।

नमः श्रीचन्नसम्बराय ।

प्रणम्य वज्जवाराहीं योगिनीचक्रनायिकाम्। मंग्रह्मते यथाऽऽनायं हस्तपूजाविधिर्माया॥

तच 'गणमण्डलादी' श्रीचक्रसम्बर्योगवान स्ववाम-करस्थान पृथिव्यप्तेजोवाव्याकाशधातून पातनी-मार्गी-'त्राकर्षणी-नर्त्तेश्वरी-पद्मजासिनी-स्वभावानिधमुच्य दहा-तर्ज्जनीमध्यमानामिकाकनिष्ठातन्त्रबेषु वज्रसत्त्ववैरोचना-मिताभाष्ट्रीभ्यर्वसम्भवामीघसिडिस्वभावान श्रुक्ष पीतरक्रक्षणाहरितवर्णेन ॐ इः नमः हिं स्वाहा हुँ वौषट् हे हुँ हुँ होः फाट् हँकारान् विन्यसेत्। करतने भटिति निष्यत्रं रक्तपञ्चदलकमलं ध्यात्वा तत्पूर्व्वदिग्द्रेषु वामावर्त्तेन यथाक्रमं यामिनी-मोइनी-मञ्जालिनी-मन्त्रासिनी-चिएडकास्वरूपाणीति नीसश्वेतपीतहरित-युम्पयुमरवर्णानि हाँ याँ हीँ माँ हेँ हीँ हुँ हैं फर फट् इति बीजाष्ट्रराणि प्रश्येत्। कर्णिकायां च वज्र-वाराहीस्वभावं रक्तवर्षे ॐ वँ इति बीजं स्तत् प्रतिबिम्बं चक्र चयं वा अधः कर्ष्ट्रहेऽपि स्फुटं पश्चेत्। ततस्तत्कर-गतानि बीजाक्षराणि "द्रवद्रव्येन सक्षयित्या" सर्ववीर-योगिन्यधिष्ठितचिचकस्वभावमधिसुच तत् द्रवादिद्रव्यं

<sup>1</sup> AC मखः ।

³ AN यातः।

N repeats ॰ भौतरसा ।

<sup>ौ</sup> N चालि ।

AC ०इय० ।

AC add तत्वरतलं।

A adds we after this.

<sup>·</sup> AC omit.

SAFF !

A omits.

<sup>&</sup>quot; AC SURA I

च्यसरमन्त्रेण त्रष्टपदमन्त्रेण वा द्द्यात्। ततः संपूज्य न्यूनाधिकविधिपूरणार्थे श्रतासरमन्त्रं पिठत्वा चक्राद्यधिष्ठानाद्यश्रे त्रध्येष्य तद्द्यमपरिसान् द्रव्ये त्रन्यच वा
स्थापियत्वा इस्तलमेन द्रव्येन वामानामिकायहौतेन
ह्यजिह्या शिरांसि हुँ त्राः ॐकारोचारणपूर्व्वकं स्रक्षयन्
तद्देवतारुन्दमात्मिन प्रविष्टमधिमुच्चेत्।

इति सिखिता इस्तपूजा मयाऽस्य सम्बर्तन्त्रसम्बद्धा । स्मृतये मन्द्रियामपि शाश्वतवज्ञेण गुरुवरा मायतः ॥

श्रय पूर्वीक्तविधिविशोधितवामकरानामिकया पौठोपपौठादि चतुर्विश्रत्यक्षराण्युद्धारयन् यथाविधिविशोधितमदनेन चिकोणचक्रदयमाणिख्य तक्षध्ये च वर्त्तुलमण्डलम्।
तच स्वहृदीजनिर्गततिकरणाक्षष्टं वा साधारणाधेयमण्डलं
विचिन्त्य तसी पच्चामृतादिक्रपेण निष्पादितं खाद्यपेयादिकं
यक्षरेणाष्ट्रपदमन्त्रेण वा दत्त्वा पद्मभाजनगतं असृतायितमदनं एडानामिकाभ्यां एदीत्वा भगवन्तं भगवती च
स्वसहृद्योपहृद्यमन्त्राभ्यां डािकन्यादियममथनीपर्यन्तां
यथास्वनेतासानेव मन्त्रेण तर्प्यते। ततः सम्पूज्य
न्यूनातिरेकविधिपूरणार्थं श्रताक्षरमन्त्रं पठित्वा गणचकाधिष्टानार्थं चाध्येष्य ॐ योगशुद्धाः सर्व्यधक्ती योगशुद्धोग्रहमिति पठन् कमलावर्त्तमुद्रया सन्तोष्य हृत्नुद्रोपसंद्यारे
श्राक्तिकनाभिनयपूर्वकं श्रनामिक्या भूमि संस्पृशन् ॐ
वज मुरिति विसर्क्जयेत्, तचकमात्मिन प्रवेशयेत्। ततः

<sup>&#</sup>x27;AN • श्रिरति । 'AC • झाथात्।

<sup>&#</sup>x27; N adds सभावपूजित्यादि after this.

A adds प after this. A • भानेन

स्तद्भिगतमद्नं वामानामिवाया यहीत्वा तेन इजिह्वा-शिरांसि हुँ त्याः ॐवारोद्वारणपूर्व्यवं सक्ष'यन् तत्वर-गतमपि देवताचक्रमात्मनि प्रविष्टमालाक्येदिति।

चक्रमम्बर्नायस्य च्यसमण्डलवर्त्तनः।
एपा इस्तेन पूजोक्ता योगिनां हितकारिणौ॥
मस्युच्य यन्मयाऽवाप्तं हस्तपूजाविधि शुभम्।
तेन सर्व्वजनाः सन्तु हस्तपूजापरायणाः॥

॥ इस्तपूजाविधिः समाप्तः । । क्षतिः शाश्वतवज्जस्य ॥

254.

नमः श्रीबुद्धकपालाय।

प्रथमं तावनान्ती मनोऽनुकू से भूभागे गत्वा दादणार्घामृतेनोपिलिष्य कल्पयेत्। स्वाधिष्ठाने प्रथमं ध्यात्वा
भूतभौतिकं स्कार्येत्। स्वहृद्ये हुताशनमश्रदं ध्यात्वा
सूर्य्यमण्डलं कल्पयेत् ॐकारेण चन्द्रमण्डलं दयोरेकीभूय सूर्य्यमण्डलं परं दृश्यते। तस्योपिर हुँकारं विचिन्स्य
रिक्रमेषांत्र स्कार्येद् बुधः। तेन रिक्रमा गुरुवुद्ववोधिसन्धानाकष्य पुरतः संस्थाष्यार्चयेत्। पद्यात् श्रमापयेत्।
स्वभावगुडादिमन्त्रमुद्यार्थे निस्तरकं विभावयेत् पद्माष्टदणं सूर्याकान्तम्। सूर्यस्योपिर न्यस्येत् अश्ररद्यम्।
हुँकारेण प्रज्ञालिङ्गितहेक्कं भिटित्याकारयोगेनातमानं
विचिन्त्य पन्चविंशतियोगिनौभिः सह एवं दृश्यते। हेरकः

नार्वेन कामयेत् सर्व्वयोगिन्यः। सर्व्वे ते द्रवीसूय स्वर्थः मग्डलसमवस्थितं हष्ट्वा देवीं चोदयन् चतुर्योगिन्यो-ऽधन्तरसाधने—

'किसे णिस्त्र विसात्रगं लो श्र णिमन्तित्र काई'।
'तह वत्ता ण जद सम्भरित उट्ठिहं सत्रल विसाई'॥
क्रज श्रणाण वि करिश्र पिश्र मा कर'सु विख्यवि चित्त।
भवभश्र पिश्रा सत्रल जणु उट्ठिह जोद्दनिमित्त॥
पूव्यपद जद सम्भरित मा कर क्रज विसाउ।
तद श्रयमिन्ने सत्रल जणु परिश्रवज्ञ गउसाउ॥
मिन्ने माण वि मा करिह पि'श्र [उ]ट्ठद सुक्तसहाव।
कामहि 'जोद्दणि विन्द ''तुह फिट्टउ श्रहवा भाव॥
ईह्रभेन गौतेन चतुर्योगिन्यक्षोदयन्त्यः पूर्व्ववद् वक्रवर्ण-

उत्यितोऽसी महावीरो घोरसंहारकारकः॥
नीसवर्णा महावपुः श्रस्थाभरणमर्ह्वपर्यक्कन्त्यस्थं
मुख्डमासाविभूषितं मुकुटे श्रक्षोभ्यधारिणं एकवत्रं चतुर्भुजं

क्रत्ये निश्चय(नित्यं च)विषादगतो लोको निमन्त्राते कथम्। तथा वासी न यदि संस्मारसि उत्तिरुति सक्तो विषादेन ॥ कार्यमात्मनोऽपि क्रत्या प्रिय! मा कुरु दयमपि चित्तम्। भवभये पतिताः सक्तला जन्तव उत्तिरु योगिनौमित्र ॥ पूर्व्वपदं यदि संस्मारसि मा कुरु कार्य्ये विषादम्। त्विय बस्तमिते सक्तलजन्तवः परिवर्जका गतोत्माद्य॥ मिष्या मानमपि मा कुरु प्रिय [उत्]तिषु स्नृन्यसभाय। कामय योगिनौरुन्दं त्वं सम्ब्युत् (स्केटत्) ब्रथवा सावः॥

¹ इहाया ----

<sup>ै</sup> AC अव्यक्ति। 'A कोईसा। '' N तुहे

वाम खड्ढाङकपालं दक्षिणे किलंडमरकं प्रशासिकितं वामे चित्रसेना मत्ता नमा मुक्तकेशी सर्व्वमयं रहिता देवी युम्बयन्ती मुहुर्ममुहः। एवं श्वातमानं ध्यात्वा स्कार-येट् योगिनीनां महर्डिका दिशासु विदिशासु स

प्रथमास्यत्तरपृटे पूर्वे देवी सुमालिनी नीला उत्तरे कवालिनी पीता पश्चिमे भीमा प्र्यामा दक्षिणे दुर्ज्या प्रका; दितीयपृटे पूर्वे सुभमेखला उत्तरे रूपिणी पश्चिमे विद्या दक्षिणे कीवरी रेशान्यां कामिनी वायव्यां मही-दिशः नैर्ऋतां कारिणी श्वामेय्यां मारिणी; तृतीयपृटे पूर्वे भीमदर्शना उत्तरे 'श्वज्या पश्चिमे सुभा दक्षिणे श्वास्तारकी रेशान्यां सुरक्षिणी वायव्यां विकालराची नेर्ऋतां महायशा श्वामेय्यां सुन्दरी। कायवाक्चित्त-विश्वद्वितस्वयः पृटलक्षणाः चत्वारि दारपालिनीनां नामानि कथ्यामि, पूर्वदारे सुन्दरा उत्तरे सुभगा पश्चिमे प्रियदर्शना दक्षिणे नैरात्म्या। सर्वा देव्यो नीलवर्णा दिभुजा एकवला श्रस्थाभरणाः पिक्रोर्ब्वेशा मुख्यमालां रिहता वामे कपालं दक्षिणे किकिशा श्वरंपर्यक्ष-व्त्यस्थाः। श्वासां पञ्चविंशतिस्वर्थासनानि द्रष्टव्यानि। मण्डलचकं तु भावयेत्—

चतुरसं चतुर्द्धारं चतुस्तीरणभूषितम्। अष्टस्तम्भोपशोभितं वेदिकापट्टिकायुतम्॥

<sup>1</sup> AC • हरिता।

<sup>&#</sup>x27; AC सारेघो ।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> N आया।

<sup>\*</sup> A wau |

Comits ortan: ... outina !:

बाह्मतोऽष्ट आधानानि कल्पयेत्। खिन्ने सित मक्तं जपेत्— ॐ महावज्रो हेरुकव जो धरतुं धरतुं महाज्ञान-स्फेटने शौत्रं साध्य स्तम्भय कीलय हुँ फट् खाहा।

उत्पत्तिक्रमं कथितं उत्पन्नं गुरुगोषरम्।
भूतभौतिकसंवरं योगिनौनां प्रकल्पितम्॥
श्रद्धययोगन्नानं तु प्रज्ञालिक्रितष्टेरुकम्।
क्षेणानां वण्णौकारार्थं यावन्मुद्रः प्रकल्पितः।
भौरो विनौतो मतिमान् सर्व्याकुण्णवर्ज्ञितः॥
गुचित्र गुरुभक्तश्र बुद्धकपालयोगतः।
सिध्यन्ति षण्मासेनैव योगिनो नाच संण्यः॥

॥ श्रीमतो भगवतो बुडकपासस्य साधनम् ॥

**√** 255.

खमपनीय समस्तसीख-माधातुमाभवमद्दं कुश्रलं चिलोक्यम्। बुद्धो भवेयं दति तु प्रणिधिं विधाय प्रस्थानरूपमपरमुपं बंदणीयम् ॥ योगस्तु चिविधीं श्रेयोऽधिष्ठानं च प्रकल्पितम्। निष्यसचित्तविम्बस्य योगो बुद्धेस्तु 'कल्पितः॥ यद्दा भटिति योगेन वज्जदाकः स्वयं भवेत्। भावियता विभा बीजंभूपपादकसम्बवत्॥

AC 14.

<sup>&#</sup>x27; N silds ya ya

AND • Walafaul

AU distant

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N धर धर।

<sup>\*</sup> C परि ।

AC umo

ललाटस्थकपालांनि चन्द्राहें मूर्भि धारयेत्। षएमुद्रा मुएडमाली च विश्ववजी विलोचनः॥ **त्राजीढपदविन्यासो विश्वास्ररविवर्त्तिनौम्** । सभैरवां कालराविमारूढो व्याघचर्मास्त्॥ श्रक्षोभ्यप्रेखरः कुङ्गो वज्रघण्टाजटान्वितः। वीरोऽसो वजवाराची वजास्टक्पूर्णकपासस्त्॥ खट्टाङ्गमेखला रक्ता चिनेचा मुख्डमालिनी। पञ्चमुद्रा मुक्तकेशी दिग्वस्ता वृज्जभेखरा॥ एवं भारिति निष्यन्नं भावयेदात्मविग्रहम्। पञ्जज्ञानमयं खच्छं विस्फुरदुबरोचिषम् ॥ 🗍 एतदेव 'चिरं चिन्त्यमेकगोचरचेतसा। श्रारोष्य तत्पदे सत्त्वान् ततो दन्दरतिर्भवेत्॥ धर्माधातुध्वजासङ्गा नामन्दंस्यन्दसम्पदा। संविदानन्दसन्दोइस्यन्दिनौ समुदेति या॥ तामुदारमनस्कारं स्फारसंस्कृतसन्तिः। सततं भावयन्नेवं प्रभास्वरमनुसारेत्॥ विश्वारविन्द रविभैरवका खराचिका

कान्तापतिद्युमिणपञ्च<sup>1</sup>तथागताधः । त्रङ्गोत्तमाङ्गसितदौधितिबिन्द्नादः

एते निराष्ट्रिपदं क्रमणः प्रवेश्याः॥ श्वासवातो यथादर्भे लयं गच्छति सर्व्वतः। भूतकोटिं तथा योगी प्रविशेच सुहुर्माहुः॥

<sup>!</sup> Nb •लानीख •!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AC omit.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC नभी।

<sup>\*</sup> AC च मन्द्र , Nb व्हामन्द्र ।

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> AC अ्स**लद्धार**ः।

<sup>ं</sup> A ०६चिते।

¹ AC ∘स**विध**ा

सर्वव्यापि निराभासं करुगैकरसं सनः श्चालिकति भाटित्येषा वृषस्यन्तीव श्रन्थता ॥ साकारा च निराक्षतिभेगवती प्रज्ञा तथाऽऽचिङ्गितः

उत्पादव्ययवर्ज्जितोऽश्वरसुखो हास्यादिसौखो च्छितः बुद्धानां जनकः चिकायसहितस्त्रैकायसंवे दकः

ैसर्व्वज्ञः परमादिबुड्डभगवान् वन्दे तमेवादयम्॥ कं तत् सुखं रुण श्वीति करणा ज्ञानम सरम्। श्रन्यताप्रति मेनेव सर्व्वभावस्य दर्शनम्॥ सर्व्वतः पाणिपादाद्यं सर्व्वतोऽश्विशिरोमुखम्। सर्व्वतः श्रुतिमान् सोके सर्व्वमादय तिष्ठति ॥ <sup>°</sup>एकः स्वाभाविकः कायः श्रून्यताकरुणाद्वयः । नपुंसकमिति खातो युगनइ इति कचित्॥ निरावरणधर्मीण स्त्रन्थादीनानिइ स्थितम्। सर्वमग्डलमेवेदं श्राधेयाधारलक्ष्णम्॥

॥ दिभुजसम्बरोपदेशः समाप्तः। । क्रतिरियं मदापिखितरत्नाकरगुप्तानाम्॥

<sup>1</sup> AC सवि॰।

<sup>&#</sup>x27; AC रामः।

श्ली बुद्धभट्टारकस्य हृदयिमदं ती है होः श्रार्थ्यावलोकितेश्वरस्य हृदयिमदं धीः वजभीष्मस्य हृदयिमदम्। श्रमीषां चतुर्णां हृदयानां मध्ये श्रन्थतमं हृदयं जपतां स्वकस्वकदेवतायोगं हृत्वा वाण्मिता सेवी-चिता श्रुतिधारिता श्रममानप्रतिभानता सर्वच वादे विजयिता श्रक्ष्यायासात् पञ्चाभिज्ञाता सिध्यति। हृचन्द्र-मण्डलमध्ये श्रशेषवाङ्मयश्ररीरं हृदयाक्षराणां मध्ये श्रन्थतमदक्षरं ध्यायतां दूरदर्शिताद्यभिज्ञाज्ञानं प्रसिध्यति।

॥ [ हृदयमन्त्रसिद्धापदेशः ] ॥

257.

# पूर्वीक्तविधानेन---

खधातुरेफजे स्रय्ये हुँकारं ज्वसङ्गास्वरम्। कल्पानसमिवात्युत्रं क्षणवर्णे महाद्युतिम्॥ तद्त्यसं महारौद्रं वज्जहुँकारसंज्ञकम्। श्रदृहासं महारौद्रं श्लेपयन्तं विधातुकम्॥ घण्टावजप्रयोगेन सुद्रांवहकरह्यम्। प्रत्यासौढपदेनैव भैरवाकान्तभौकरम्॥

'A क्यों, C क्यों। 'A क्यों, Nb किं। AC omit करवा॰ ... ∘िमकाता। 'AC ∘वका ।

# हत्कारतमस्तकन्यस्तं ॐ आः हुँ अद्धर्ययम्। अभिषेकविधानेन चित्तवजेश मुद्रयेत्॥ मन्त्रः। ॐ हुँ हुँ फट् खाद्या।

॥ वज्रहुँकारसाधनम्॥

258.

पूर्व्वीक्तविधानेन श्रून्यतानन्तरं सितपद्मस्त्ये हुँभव-महाबलमेकमुखं चतुर्भुजं सर्व्वाङ्गरक्तमूर्द्धपिङ्गलसप्पव-बह्वकेशं दक्षिणभुजाभ्यां सितदण्डसितं चामरधरं वाम-भुजाभ्यां वन्दनाभिनयसपाश्रतर्ज्ञनीकरं व्याध्रचर्मनिवसनं सर्पाभरणं प्रत्यालीढं दंष्ट्राकरालवदनं स्त्र्य्यमण्डलप्रभा-मालिनं श्रमिताभमुकुटिनं ध्यात्वां मन्त्रं जपेत्— ॐ महाबल स्वाहा।

॥ इति महावलसाधनम् ॥

AN omit तित. ; A वामधरं, B . चामरं ANC ध्यायात्।

पूर्वीक्रविधानेन विश्वकमसद्ध्ये रक्तइँकारज्ञाननिष्यनं श्रार्थहययीवं रक्तवर्णं चिमुसमप्टभुजं प्रतिमुखं
चिनेचं नीलसितद्क्षिणेतरवदनं सप्पीभरणं सस्तिताक्षेपपदन्यासं सक्रोधहिष्टिनिरीक्षणं प्रथममुखं सोरं सर्लाज्ञद्वं
दक्षिणमुखं दंष्ट्रावष्टव्योष्ठं वाममुखं व्याप्रचर्मानिवसनं
वज्जदण्डकरणमुद्राग्ररे। चतद्क्षिणकरचतुष्टयं तर्ज्ञानिकास्वकुच ग्रहपद्मधनुरुचतवामकरचतुष्टयं श्रक्षोभ्यमी सिनं
ध्यायादिति परमाश्व वज्ञो नाम समाधिः। मन्त्रजापः—
ॐ हँ हयगीव स्वाहा।

## ॥ इयग्रीवसाधनम् ॥)

260.

### <sup>6</sup>नमो इयग्रीवाय।

इहा चनुत्पन्ने नावस्थितः सर्व्यस्वभाव इति सौगतमतं विदित्वा ततः सुमेरुपृष्ठं मष्टासं सत्तर्समयं तन्मध्ये सहस्योजनप्रमाणं मस्तरकं क्षेत्रचेपविद्य रस्वयग्ररण-गमनादिपुरः सरं कायवाक् चित्रमधिष्ठाय तेनैवाकाण-

LANC • मार्खः

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AC वद्यतर्क्ज । • ANB • खिं।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> B क्रर० |

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ANC ०ज्ञामवस्तो ।

Only Ab gives the Namaskāra.

<sup>&#</sup>x27; ANC omit ॰एए॰ ; Nb ॰संस्ट॰।

ACAb तम प्रवि•।

व्यापित्वर्थमगुडसमिनिसीय तेनैव हँकारं ज्वसद्वास्वरा-कारं विचिन्त्य तती 'नमः समन्तकायवाकचित्तवज्राणां 🕉 श्राः हुँ इत्यनेन दश्रदिगनन्तपर्थन्तकोकधातुत्र्यव-स्थितान सर्व्वबुद्धबोधिसच्चांनानीय ज्ञानाकारेण प्रवेश्य पुनर्दितीयहँकारेण हयस्कन्धरं सच्चीद्यानीय प्रवेश्य तृतीयहँकारेणाहमेव हयग्रीववज्रस्वभावात्मकोऽहं रक्तवर्ण महाभयानकं चिनेचं किपलग्राश्ररीद्रं वहददरं दंष्ट्रा-करालिनं दन्तीष्ठकपालमालिनं जटामुकुटिनं ऋमिता-भिशरस्तं दितीयमुखं भीमभयानकं नीसं इयाननं ही ही कारनादिनं ब्रह्मा एड शिखराकान्तं दिती येन भवाय-पर्यन्तं श्रष्टनागोपेतं खर्ववामनाकारं व्याघ्रचर्मानिवसनं सर्व्वालक्कारभूषितं सक्तलदेवासुरं तर्ज्जं यन्तं यहौतवज्ञ-दर्रें नानावर्णाश्च रक्ष्मयः स्फ्रिंगसंहर्णपूर्व्वकं विचि-न्तयेदिति ।े अस्य भगवतः प्रभावात् चिन्तामणिभद्रघट-कल्पतरुरसरसायनादौनि सिंडिसाधनानि अभिमुखौ-भवन्तीत्युक्तं सप्तश्रतिककल्पे। किञ्च भगवतो लघ्चचय-जापात्ं उभयचक्रवर्त्तराज्यमामुखीभवति, अनेकाभि-रसरोभिः परिष्टतः पुरस्कृतो विद्याधर "स्थाने बद्दससुख-

<sup>े</sup> C **सनः** ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> NAb • द्यानीय ।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ACNb omit.

<sup>4</sup> Ab omits.

<sup>்</sup> ACNb எர்வ

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A breaks at this point and the present Sādhana ends there with the concluding portion of वधाजवान-नकार्कसाधन omitting the intermediate part which comes again at the end of the codex.

<sup>7</sup> ACNb • दिसि• । 8 Ab • त्रयं जपेत्।

ACNb . ena:

<sup>10</sup> Ab 。福里 1 ·

मनुभवन एव ति छति, देवेन्द्रः खचधरी भवति, ब्रह्मा च मन्त्री, 'वैमचिनी सैन्यपतिः, इरिः प्रतिहारः। समस्तदेवा ं अवलगन्ति, नगाचार्यः शक्करः समस्तगुणानुपद्रशयिति, यावत् भगवान् मैत्रेयो नाभिसम्बुध्यति तावत् तिष्ठति । श्रभिसंबुडे चान नरायां सम्यक्सम्बोधी व्याकरोतीति।

॥ सप्तर्शतककल्पोक्तं इयग्रीवसाधनं समाप्तम् ॥

#### 261.

द्धर्ये नीलहुँकारजं परमाश्रं रक्तं चतुर्माखं त्रष्टभुजं चतुश्वरणं प्रथममुखं क्रोधश्वक्रारं विकोचनं दक्षिणं रौद्रं वामं ब्रह्ममुखं मूर्घि चिनतोत्रृचितोष्ठं इरि-ताश्वमुखं एकेन दक्षिणचिपताकाधरकरेण विश्ववज्ञसिहते-नोत्तिष्ठाभिनयं कुर्व्वन्तं एकेनं वामखेटकं इस्तेन विश्व-पद्मं धारयन्तं पुनर्देक्षिणचिपताकाकरेणोत्तिष्ठाभिनयं कुर्व्वन्तं पनर्वामकरेण शक्तिं धारयन्तं पुनर्दक्षिणकराभ्यां खड़ं" बागं च अवशिष्टवामकराभ्यां दग्ढं चापं च धारयन्तं प्रत्यासीढेन दक्षिणपादैकेनेन्द्राणी त्रियं पाकस्य स्थितं

<sup>1</sup> Ab व्वंस्ति ।

<sup>\*</sup> ANb च लग ।

<sup>6</sup> Nb • द्वेरनु• AC • द्वैः चानु• ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B निवतोर्द्धनिवतोरुं।

<sup>\*</sup> B • खप्र• 1

D •खपू॰।

10 AC add प्रवासकरेगोत्तिष्ठामिनमं कुर्वनां after this.

i AC ourse

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ab वेस ।

<sup>·</sup> Ab were

<sup>6</sup> ACNb anfaran ' B एतेन।

### चैलोकाविणयसाधनम् ।

हितीयदक्षिणचरणेन रतिं प्रीतिं च वामप्रथापादै-केनेन्द्रं मधुकरं च वामहितीयपादेन जयकरं वसन्तं च इत्यातमानं ध्यायात् इति। मुद्रा— विश्ववज्जविपताकोत्तिष्ठा परमाश्वमुद्रा। मन्त्रः— ॐ गुमा निश्चमा हुँ।

॥ इति परमाश्वसाधनम्॥

×262.

पूर्व्याक्तविधानेन सूर्यों नीलहुँकारजं चैलोक्यविजयभट्टारकं नीलं चतुर्मुखं ऋष्टभुजं प्रथममुखं कोधश्वकारं
दिख्रणं रीद्रं वामं बीभत्सं पृष्ठं वीर्रसं दाश्यां घण्टावज्ञान्वितहस्ताश्यां हृदि वज्जहुँकारमुद्राधरं दक्षिणचिकरेः
खद्वाक्राक्षुश्रवाणधरं वामचिकरैश्वापपाश्रवज्ञधरं प्रत्यालीवेन वामपादाक्रान्तमहेश्वरमस्तकं दक्षिणपादावष्टश्चगौरीस्तनयुगलं बुद्धसन्दाममालादिविच्चाम्बरांभरणधारिणं श्रात्मानं विचिन्त्य मुद्रां वश्चयेत्। तच मुष्टिदरं
पृष्ठलग्नं कत्वा कनीयसीदयं श्रद्धलाकारेण योजयेदिति।
मन्तः— ॐ श्रम निश्चम हुँ यक्त यक्तं यक्तापय
प्रक्षापयं हुँ श्रानय होः भगवन् विद्याराज हुँ फट्।

॥ वैसोक्यविजयसाधनम् ॥

AC . watto |

ANC add a third RE

ANC add a third grange

तथैव श्रन्धतानन्तरं स्तर्थे नीलहुँकारपरिणतं वज्र-नौलवर्षं ज्वालामालाकुं लप्रभं ज्वासानसाई श्वजारवीरबीभत्मकरणरसान्वितचतुर्माखं र्माखमप्टभुजं चतुर्भिदेशिणकरैर्वज्ञखङ्गचक्रवाणधरं चतुर्वामकरैर्घण्टा-चापपाभ्रखद्वाङ्गासऋविचिषपताकधरं ज्वलदनलकपिल-शिखाकलापं अतिभीषणमद्वाद्यिक्यकक्कणकटिस्त्चनुप्र-किष्ठिकाकुण्डलमुकुटाभर्गं महामायाचकर्चन चतुरं सपत्नीकं विष्णुमासीढपद्नाक्रम्यावस्थितं भावयेदिति। मुद्रां बन्धयेत् तसवज्जबन्धाङ्ग्रास्त्रज्जासागर्भमध्ये त्रङ्ग<mark>ुष्ठद्वयमु</mark>त्थितं क्रत्वा । मन्त्रं जपेत्—ँ ॐ वज्जञ्जाला-नलार्क हुं इति।

### वज्रज्यासानसार्क्षसाधनं समाप्तम्॥

264.

नसी भूत**हामराय**।

शकबद्धाकुवेरादिमद्विध्वंसकोविदम्। श्रीभूतडामरं नत्वा खिखते तस्य साधनम् संशिताकायसंश्रुतं संशित्तर्विं रजनम्। यक्षरमादिसंसिडिकौतुकैकम्रदा मया॥

' ANC • वर्षा • ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC ज्ञासाङ्गः।

<sup>8</sup> AC of 981

प्रथमं तावनान्त्री खह्नदीन्दी विश्वविकाशिरिश्रसमा-कुलक्षेवरं रक्तरँवीजं विचिन्तयेत्। ततस्तिद्दिनिःसृता-कुशाकाराक्षष्टं पुरतो डामरमभिसम्पूज्य सप्तविधानुत्तर-पूजाभिः श्रन्यतां भावयेत्। ततः—

> कुन्दाभिनिर्मालविकाशिनिशाकराईं शङ्काभहुँकतिकतास्पद्बिन्द् मध्ये। देदीप्यमानमिष्कं परिणम्य सम्यक् विश्वाष्टकोमलद्कं कमकं प्रपश्चेत्॥

ततः तन्मध्ये अकारपरिणतीयधीशोपरि हुँकारगर्भे हुँकारपरिणतनीलञ्चालावजं विभाव्य पश्येत् तत्परि-णतम्—

> भाटिति विकटंनीलं भूतसन्त्रासशीलं जगदुपक्षतिकर्त्तृव्यापिरक्तैकहेतिम्। इरिइरसरजन्मायुग्रमारेकवीरं विकटद्शनमीपिदस्फुरत्कोधजालम्॥ नौलपिक्नोर्ड्वबंडकेशं नौलवस्त्राष्टततनुम्। दक्षिणे वज्रधरं वामे सपाशतर्ज्जनीधरम्॥

पञ्चकपालमकुटं वामे चिश्रसकपालधरं दक्षिणे डमरू-किक्किकाधरं कपिसजटामुकुटिनं चिनेचं व्याघ्रचर्माम्बरं सितं महाभूताधिपापराजितं प्रत्यासीढपदाकान्तम्—

इत्तदयसमावद्वमुद्रं श्रीभूतडामरम्॥

AN •मधा। • A •बारं।

<sup>ै</sup> C अलीलं। १ ८८ अभिन

### 'तवेयं मुद्रा—

त्रनामिकादयं वेध्य कुष्वयेत् तर्ज्जनीदयम्। कनिष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन चाक्रमेत्॥

श्रष्टनागोपश्रोभितं तच शिरोवेष्टनं कर्कोटको नीलः श्रीवाभरणं तक्षको रक्तः नन्दोपनन्दौ कर्णकुर्यं क्षी पीतावेक एव अद्मासूचमनन्तः सितः कटिसूचं वासुिकः श्रुक्तः मुद्राभुजयोः केयूरं कुलिकः पारावतवर्णः इतरभुजयोस्तथा शङ्कपालो धवलः नूपुरौ पद्ममहापद्मौ रक्तावेक एव।

> रक्तवशुर्दयं चैव भूतं श्रीभूतडामरम्। चिन्तयदिति संकुद्धं जगदर्शैकतत्परः। हृत्कण्टोर्णामूर्धानं सततं रक्षार्थं मुद्रया स्पृशेत्। ध्यानात् खिन्नो जपेकान्त्रं वज्जवाचा क्रोधवाचा वा॥

मन्त्रः। हुँ वज फट् इति

श्रभ्यर्थितोऽस्मि गुणिना खलु सज्जनेन। केनापि तेन लिखितं किमपि स्फुटं मे॥ वैरोचनेन यदवाप्तमितः श्रुभं तत्। चैलोक्यलोककलुषापहरं शमन्तु॥

॥ श्रीभृतडामर्संश्चितसाधनं समाप्तम् ॥

प्रणम्य डा'मरं भक्त्या देववजं महर्डिकम् । तस्यैव साधनं वस्ये यथातन्त्रानुसारतः

साधको भूतडामरतन्त्रे स्थाभिषेको ग्रांशरन् ज्ञातः नदीसङ्गमे सम्माने वा एकष्टक्षे देवायतने श्रीतन्त्रधर्यहे वा इत्येवमादिस्थाने स्थित्वा साधयेत्। प्रथमं तावत् इस्त-दये अकारेण चन्द्रम<sup>ा</sup>एडलं भावयेत्। तन्मध्ये हुँकारं ज्वालामालाकुलम्। ॐ सिडिवज हुँ। ततः सर्वेषाप-नाशनमन्त्रमुचारयेत्। हृदये चन्द्रमग्डलं ध्यात्वा रक्तरेफं बिन्दुसहितं ज्वालामालाकुर्लं ध्यात्वा इमं मन्त्रमुचारयेत्। 🥩 इन विध्वंसय नाशय पापं हुँ फट्। अस्य मुद्रा---अन्योन्यमङ्गुलिं वेष्टियला तर्ज्जनीदयं प्रसार्येत् तर्ज्ञनीसूचीं क्रता पापनाशनमुद्रा । त्रय समनलारं श्रन्यं भावयेत्। पुनः कुन्दस्फाटिकसङ्काशं वीधिचित्तचन्द्रं पश्चेत्। ततो हुँकारमष्टदलपद्गं चिन्तयेत्। तद्परि रँकारेण स्वर्थमण्डलं तन्मध्ये हुँकारं ज्वालामालाकुलं भावयेत. अनेन क्रीधावेशेन मन्त्रेणावेश्येत्। ॐ क्रीधाः वेश हुँहुँ ऋं। ऋख मुद्रा— अन्योन्यमुष्टि 🕬 तर्ज्ञनीद्वयं वेष्ट्येत् क्रोधावेशमुद्रा । पुनर्स्येव मुद्रां बद्धाः इदं मन्त्रमुचारयेत्। ॐ वजावेशय वेश्रयं पात्रध है। ततः खदेवताकायं विचिन्तयेत्।

' Atlerte ' Miloni

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A भृतङा० ।

<sup>ै</sup> C चतुर्म ।

<sup>ै</sup> AC वक्ताभायत्।

397

ज्यानासालाकुलं दीतं युगान्ताग्निसंसप्रभम् ।

प्रित्राञ्चनस्याकायं श्रृशृह्हासनादिनम् ॥

प्रित्राचीदिति संतुष्ठं विलोकाधिपति प्रभुम् ।

प्रताचीदित्रसंस्थानमादित्यकोटितेजसम् ।

कार्याक्रियसंस्थानमादित्यकोटितेजसम् ॥

कार्याक्रियसंस्थानमादित्यकोटितेजसम् ॥

कार्याक्रियसंस्थानमादित्यकोटितेजसम् ॥

कार्याक्रियसंस्थानमादित्यकोटितेजसम् ॥

नागाउकविभूषितं चतुर्भुकविशाजितम् ।

प्रतिके वक्रभुकान्य [तर्क्यंयन् वामपाणिना]॥

श्रृण्याक्रितायदाक्रान्तं मुद्रावन्येन तिष्ठात ।

श्रुण्याक्रितायदाक्रान्तं मुद्रावन्येन सिष्ठात ।

श्रृण्याक्रितायदाक्रान्तं मुद्रावन्येन सिष्ठात ।

ततो वश्यमाण्क्रमेण पडङ्गविन्यामं कुर्यात्। अन्योग्य-पुष्टिं कत्वा मध्यमाङ्गुच्यौ प्रसार्येत् शिर्गमुद्रा। सन्त्रः ॐ इन वज हुँ। अस्या एव मुद्राया मध्यमाङ्गुच्यौ विश्येत् तर्ज्जनीसचौं कत्वा शिखामुद्रा। मन्तः ॐ दह उज हुँ। अस्या एव मुद्राया अङ्गुष्ठौ पार्श्वतः दक्षिणाङ्गुष्ठं क्षिणनेवे वामाङ्गुरं वामनेवे [नेचमुद्रा]। मन्तः ॐ ौतवज हुँ अन्योन्यमुष्टिं कत्वा कनिष्ठाद्वयं वेष्ट्येत्

ANC सहिन्छ।

ANC वेश्वयित्वा

All the MSS read वामे तब्जीयन् इश्हिरपितामञ्चान्; but this reading is here given after a comparison of the verses in the Sadhanas that follow.

तर्ज्ञनीं प्रसार्थ्य हृद्यमुद्रा। मन्त्रः 💸 कारीय में 🖂 😊 **एव मुद्रायाः तर्जानीं कुएडलीकृत्य कवच**मुद्रा । सलाः अ हदवज हुँ क्वा । अस्या एवं मुद्रायास्तर्जनीद्वयं प्रमार्थः ·त्रास्त्रभुद्रा। मन्त्रः ॐ इन दह<sup>्</sup>पच क्रोधवज्ञ सर्व्यदृष्टान् मार्थ हुँ फर्। एवं पडङ्गविन्यासं क्रत्वा भगवन्त-मादाइयेत्। अन्योन्यान्तरितं क्रत्वा तर्ज्ञनीदयं कुञ्चितं र्दयत् चार्लयेत् ग्रावाहनभुद्राः। मन्त्रः ॐ वज्रधरः-सहाकीध समयमनुपालय भीवमागच्छ हीः जः हँ फट खाद्या। अनेन सळेदेवतामावाद्यत्। एवमावाद्य स्तुति-विशेषं क्रत्वाऽर्धपाद्यं द्यात् अनेन मुद्रामन्द्रेगः। उत्तान-मन्त्रत्तिं कत्वा त्रङ्गुष्ठौ पार्श्वतः त्रर्धमुद्राः। मन्त्रः ॐ सर्व्वदेवता प्रमीद भगवन् महाक्षोध प्रतीच्य स्ववज्ञार्घ 💣 हुँ ऋः। ततः पाद्यं दद्यात् अनेन मुद्रामन्त्रंशः। सर्व्याङ्गलि कुर्डलीकुर्यात्, अङ्गष्टतर्जनीमुखनन्देशनं पुष्पमादाय निर्मन्धियत्वा भगवतो वामधार्खे ष्टिषेत्। मन्तः 🕉 प्रवर'मंस्कारं प्रतीच्छ स्वाहा। तत आमनं ददार्। वामइसाम्तानं कला ज्येष्ठाङ्गरेन उच्छितेन दक्षिणदशाः मुष्टिना वामाङ्ग् यह्नीयात् दक्षिणाङ्ग्येन उच्छितेना-पराजितमाक्रम्य वज्रधरस्य भूतामनसूद्रा। यन्त्रः 🦈 जय जय क्रोधाविपनि क्रीधराज इति भुतासनं दर्शय रहा प्रतियत्त खाहा। अय देवतामनं भवति। सन्यतार्थानि कत्वा 'सर्व्वाङ्गलिविर्टा कत्वा पद्मस्या मन्त्रः

<sup>&#</sup>x27;AN पश्च । 'A इव । 'AC omit. 'AC • भूग । 'AN «अन्।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A omita सर्व्याङ्गलिं .. . • त्यार्गं इत्यः

ार्गार्श्वित्यक्षाः मर्व्वदेवतः दावा। ततो विद्योविद्यान कृत्वा अनेन मुद्रामन्त्रेण अन्योन्यमुष्टं कृत्वा
प्रज्ञुशे प्रसार्वत् आक्षेपमुद्रा। मन्तः ॐ नाण्य सर्वेदुष्टान् दह प्रच्न ह्यान् भसीकुरु हुँ हुँ पद् पद् (आक्षेपः)।
पुनिर्द्रिवन्यने कृत्वात् अनेन मुद्रामन्त्रेण। अन्योन्यमुष्टिं
कृत्वा पृथक् पृथक् वामतर्ज्ञनीं प्रसार्य दक्षिणवाहुमूं क्षे
क्षाप्येत्, दिख्णाङ्गुष्टेन कनीयसीनखमाक्रम्य भेषाङ्गुष्टीः
प्रसार्थत् संकुद्धो दिग्वन्यमुद्रा। मन्तः ॐ वजक्षेत्र महाचण्ड बन्ध बन्ध दश दिशान् हुँ पद्। ततो
भगवतो मूलमुद्रां बद्धा समयं दर्भयेत् वजासरं दृष्टा
अनेन मन्त्रेण— हुँ वज पद्। अन्योन्यमुष्टिं कृत्वा
वानिष्ठाद्द्यं वेष्टयेत्, तर्ज्ञनीं प्रसार्थः अङ्गुशाकारेण
सिद्धाकर्षणमुद्रा। मन्त्रः ॐ वजरोष महाक्रोध सिद्धांकर्षय हुँ जः। ततो वजमुक्काल्य ददं ब्रूयात्—

कांधिसिडि महाराज सिडिसंग्रयसाधने। सिध्यन्तु सर्व्वदेवाश्वं शीव्रं सिडिमनुत्तराम्॥

अष्टिमः गुद्धपूजािमः पूजयेत्। ॐ वज्जसार्थे हुँ, ॐ वज्जन्त्ये हुँ, ॐ वज्जासोके हुँ। ततः पूजां कृत्य अगवन्तं स्वश्रीरे प्रवेशयेत् वज्जावेशमुद्रां बद्धा, इटं वन्त्रमुद्धारयेत्। ॐ प्रविश्च हुँहुँहुँ द्यः। मूसमुद्धां क्या इटं वन्त्रमुद्धारयेत्। ॐ प्रविश्च हुँहुँहुँ द्यः। मूसमुद्धां क्या द्वा इटं वन्त्रमुद्धारयेत्। ॐ वज्र फद्। श्लामसम्

<sup>ं</sup> ८ विष्रो०।

<sup>ं</sup> ३० ०वस्वयः।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> AC •लामे ।

¹ AC बाद्यायः।

<sup>&#</sup>x27; AC add ने

समयसम्बं चाभेदतो भावयेत्। भावनाखिन्नो मन्त्रं जपेत् अवेदतः। खेदे मित पूजां कत्वा अर्घपाद्यं दस्वा अनेन मन्त्रेण ख्रयात्—

सर्विसिडि महाक्रोध सुलिसिडिप्रदायक ।
दत्ता च मन्त्रिणे (महा)सिडिं गच्छ सिडिमनुत्तराम् ॥
त्रिष्ट मुद्रा भ विति— सम्पुटमञ्जलिं कत्वा किञ्चित्
प्रणमितंशिरः पूर्णमुद्रा । मन्त्रः ॐ सिडिवज श्रापूरय
श्रापूरय सर्व्यसत्त्वानां श्राणां श्रमुकिसिडिं मे प्रयच्छ हुँ ।
श्रनेनोचारितमाचेण सर्व्यमुद्रा हढीभवन्ति । पद्ममुद्रां च
बड्डा वामाङ्गुष्टं समुत्क्षिप्य विसर्ज्ञियेत् श्रनेन मन्त्रेण—
ॐ सर सर विसर विसर गच्छ गच्छ श्रीवज्रधरः
समाज्ञापयित स्वाहा । विसर्ज्ञियन् कवचमुद्रां बड्डा
हृदूर्णाकण्डमूर्डसु बाहुमूर्लंदयेन रक्षां कत्वा तदहक्कारेण
विहरेदिति ।

॥ भूतडामरसाधनं समाप्तम् ॥

नमः श्रीमृतडामराय ।

प्रमाग्य 'डामरं कोधं भूतद्र्यविनाशनम्। तस्यैव नाधनं वक्ष्ये यथास्रव्योपदेशतः॥

प्रथमं तावट इस्तदये चन्द्रभग्डलं विभाव्य तन्मध्ये हुँकारं ज्वाला मालाकुलं ध्याता इमं मन्त्रं उचारयेत्— ॐ सिडियम हुँ। ततो मुद्रां वन्धयेत्। ऋन्धोन्याङ्गुलिं वेष्टयित्वा तर्ज्जनीदयं स्वचिवत् प्रसार्थत् । हृद्ये चन्द्र-मग्डलं विचिन्त्य तत्र एकारेफं एक्तबिन्द्सहितं ज्याला-मालाकुलं ध्यात्वा दमं सर्व्वपायनाणनमन्त्रमुचारयेत्-ॐ इन विध्वंसय विध्वंसय नाशय नाशय पापं हुँ फट् ततः समनन्तरं श्रन्यं भावयेत्, पुनः कुन्दस्फटिक सङ्गाशं बोधिचित्तचन्द्रं पञ्चेत्, तच मध्ये हुँकारम्। हीःपरिखलमण्ड-दसकमसं विचिन्ध तद्पर्थकारनिर्यातं चन्द्रमण्डसम्। तमेव हुँकारं ज्यासामासाकुसं विभाव्य क्रोधावेशसूद्रां मन्त्रेणावेशयेत्। ऋन्धोन्धमुष्टिं बद्धाः तर्ज्जनीदयं वेष्टयेत्। ॐ कोधावेश हुँ ऋः। तस्याः प्रभया सञ्चोद्याविश्व तस्मि-नेवानेककोधविशहान् प्रविशतिश्रन्तयेत्। तत्पुण्यज्ञानाभि-निष्टत्तं पञ्चस्रचिकं ज्वालावज्ञं नीलमनेकर्शस्यपेतं ज्वालामालाकुलं विभावयेत्। तद्वं ज्ञादनेककोधादयो दशदिङ् नियार्थ मर्व्यसत्त्वार्थऋद्यादिं कुर्व्वतः पश्यन् तामेव मुद्रामिमसुखनाकर्षथन् मन्त्रमुचारयन् तस्मिन्

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC भूतङाः ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N •कुलाकुलं ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C वक्ससिद्धि।

<sup>\*</sup> AC omit.

b AC • धानेकः।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AN ॰ स्थेत ।

वज्जे प्रविशतिश्वन्तयेत्। ॐ वज्जावेशा वेशय पातय हुँ। ततो महाक्रोधरूपम्-

> त्रात्मानं पश्येत् रौद्रं ज्वालामालाकुलप्रभम्। चतुर्भुजं महाक्रोधं भिन्नाष्ट्रनसमप्रभम्॥ दक्षिणे वजमुलाच्य तर्ज्ञयन् वामपाणिना । दंष्ट्राकरास्वदनं नागाष्टकविभूषितम्॥

<sup>'</sup>त्रनन्तब्रह्मसूचं वासुकिकटिसूचं श्रद्धापासवसयं श्रपरे चैते शुक्का वामकरे कुलिकवलयं पारावताभनन्दोपनन्दौ कुग्डली कग्छे तक्षककेयूरानपरे चैते पौता रक्तपद्म-मद्यापद्मनूपुरं क्रष्णकर्कीटकशिरोवेष्टनम्---

> कपालमालामुकुटं चैलाक्यमपि नाशनम्। ैत्रटृहासं महानादं चैलाकाधिष्ठितं प्रसुम् ॥ प्रत्यासीढसुसंस्थानं ऋादित्यकोटितेजसम्। श्रपराजितपदाक्रान्तं मुद्राबन्धेन तिष्ठति ॥ श्रनामिकाद्यं वेद्य तर्जनीदयं कुच्चयेत्। किनष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन चाक्रमेत्। एष मुद्रावरः श्रीमान् चैलाकं राज्यसाधनम् ॥

ततः कोधाधिपतिः कोधराजमुद्रामन्त्रैः यडक्नविन्यासं कुर्यात्। ऋन्योन्यमुष्टिं कत्वा मध्यमाङ्ग्ल्यौ प्रसार्येत्— शिरोमुद्रा। मन्त्रः, ॐ 'इनवज हुँ। श्रस्या एव मुद्राया मध्यमाङ्ग्ल्यौ प्रवेश्य तर्जनीं स्त्यौं कत्वा शिखामुद्रा। मन्त्रः, ॐ दइवज हुँ। ऋस्या एव मुद्राया ऋकृष्ठी पार्श्वतः

LAC श्रीमय ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N शक्तम•। 3 ANC बहुाटु॰

<sup>\*</sup> C • राज ।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A वजहन ।

द्क्षिणाङ्गुष्ठं दक्षिणनेचे वामाङ्गुष्ठं वामनेचे [नेचमुद्रा]। ॐ दौतवज्ञ हुँ। श्रन्थोन्यमुष्टिं हत्वा कनिष्ठादयं वेष्ट्येत् तर्ज्जनीं प्रसार्थ हृदयमुद्रा। मन्तः, ॐ वजरोष हुँ। त्रास्या एव मुद्रायास्तर्जनीं कुग्डलीं कत्वा कवचमुद्रा। मन्त्रः, ॐ दढवज हुँ। दे तर्ज्ञन्यी प्रसार्थ्य श्रस्त्रमुद्रा। मन्त्रः, ॐ इन दह ंपच क्रोधवज सर्वदुष्टान् मार्य हुँ फर्। ततो वज्जकोधं मावाइयेत्। अन्योन्यान्तरितं क्रत्वा तर्ज्ञनीदयं कुञ्चितम्। ॐ वज्रक्रोध समयमनुपालय शौघ-मागच्छ हीः हीः जः हुँ फर् खाहा। ततोऽर्घमुत्तानमञ्जलिं क्रत्वाऽङ्गुष्टी पार्श्वतः कारयेत्। ॐ सर्व्वदेवता प्रसीद भगवन् महावजन्नोध अर्घं प्रतीच्छ हुँ अः। तत आसनं दद्यात्। वामहस्तमुत्तानं क्रत्वा ज्येष्ठाङ्गुष्ठमुच्छितदक्षिण-इस्तमुष्टिना वामाङ्गुष्ठं यह्णीयात् दक्षिणाङ्गुष्ठमुच्छियते। ॐ जय जय महाकोधाधिपति कोधराज इदं भूतासनं दर्भय रक्ष प्रतियह्ण स्वाहा । सम्पुटाञ्चिक्षं बद्धा सर्व्वाङ्गुक्षं विरसी कला पद्ममुद्रा विधीयते — श्रासनमुद्रा। मन्त्रः, ॐ पद्मोद्भवनिषसाः सर्व्वदेवताः स्वाहा। तत त्राक्षेपं कुर्यात्। अन्योन्यमुष्टिं क्तत्वा अङ्गुष्ठं प्रसार्यः वाममुष्टिं हृदि स्थाप्य दक्षिणमुष्टिं प्रदाराभिनयेनोपस्थाप्य मन्त्र-मुचारयेत्। ॐ नाग्रय सर्व्वदुष्टान् दह पच दुष्टान् भस्मीकुरु हुँ हुँ फंट् फट्। ततो दिग्बन्धं कुर्य्यादनेन मन्त्रेण। श्रन्योन्यमुष्टिं कत्वा पृथक् पृथक् वामतर्जनीं प्रसार्य दक्षिणवाडुमूखे स्थापयेत्, दक्षिणाकुष्ठेन कन्यसामख-

AC wg., B ww. | AC ww.

AC आप । AN विशिद्या।

माक्रम्य भेषाकुलीः प्रसार्य्य दशसु दिक्षु सामयेत्। ॐ वज्रकोध महाचएड बन्ध दश्रदिशं हुँ हुँ फट् फट्। ततो वजमुक्कालयन् इदमुक्कारयेत्।

> कोधसिडि महाराज सिडिसंशयसाधने । सिध्यन्तु सर्व्वदेवाश्व शौग्रं सिडिमनुत्तराम्॥

'षोडण्रलास्यापूजाभिः पूजयेत्। क्रोधराजमूलमुद्रां बद्धा हुँ वज फट्। दृश्य समयं दद्यात्। ततो भगवतः पूजां क्रत्वा क्रोधावेश्रमुद्रां बद्धा वज्रक्रोधं स्वश्ररीरे प्रवेशयेत्। ॐ प्रविश वज्रक्रोध हुँ हुँ चुाः ज्वालामालाकुलभीषण-वज आः। स्व'देहे अन्तर्भाव्य कवचादिकं क्रत्वा सर्व्व-मेतत् पूरणार्थं सम्पुटाश्चलिं बद्घा पूरणमन्त्रमुचारयेत्। ॐ सिडिवज आपूरय आपूरय हुँ फट्। अनेन सर्व्व जनातिरिक्ताः परिपूर्णा भवन्ति। ततो वजनोधीऽइं इत्य-ैहङ्कारमुत्पाद्य सर्व्वसिद्धिमानवियेत्। अनेन मुद्रामन्त्रेण अन्योन्यमुष्टिं क्रत्वा कनिष्ठादयं वेष्टयेत्, तर्ज्जनीं प्रसार्य्य कुग्डलीं कत्वा किञ्चिचालयेत्— ॐ वजरोष महाक्रोध-सिंह त्राकर्षय हुँ जः। ततः खहृदये चन्द्रमण्डलस्थान् जर्द्धि शिखान् अश्वरान् विचिन्य नी सासी मिव पङ्क्तितः త్రి वज फट्। ततः सरोमक्रूपेभ्यः क्रोधविग्रइं स्फुरत्संहार-कारकं विचिन्तयेत्। भावनाखिन्तो जपमार्भेतं तन्मान-सो वर्सगतैकचित्तो जपेत्। खिन्ने क्रोधविग्रष्टं खह्नद्येऽन्त-

<sup>&#</sup>x27; AC omit घोडग्र॰...पूनवेत्।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> B वचास्त्रह्।

<sup>3</sup> AC दृशां, N दृशा।

<sup>•</sup> AC omit.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> AC •देश्म•।

<sup>4</sup> AC

भीव्य सम्पुटाम्बिलं विद्वा सर्व्यसिष्ठं प्रार्थयेत्, सिष्ठियम् श्रापूर्य सर्व्यसम्बानामाणां सर्व्यसिष्ठं ने प्रयच्छ हुँ जः । ततः पद्ममुद्रा द्वाभ्यां श्रङ्गष्ठाभ्यां चालयेत् सर्व्यदेवता-विसर्ज्ञनमुद्रा। मन्त्रः, ॐ सर सर विसर विसर गेण्छ गच्छ, सर्व्यदेवतान् श्रीवज्ञधरः समान्नापयित स्वाद्या। ततः स्वग्ररीरं कवचियत्वा क्रोधाइक्षारमानसो विहरेट् यथासुखं इत्यनेन क्रमेण। मन्त्रलष्टं जपेत्, हिम्मं सिध्यति। श्रथ मन्त्री श्रभिषिक्रोऽनुन्नातः कतपूर्व्वसेवो वज्ञधरं साधियतु-कामो मासमेकं चिसन्थं सहस्रमेकं जपेत्। ततः पूर्ण-मास्यां यथाविभवतः पूजां क्रत्वा सुसमाहितः क्रोधमुद्रां बद्धा सकलां राचिं जपेत्। ततः प्रभाते भः कम्पते, मुद्रा ज्वलति, ज्वलितमाचेण वज्ञधरसद्देशो भवति, श्रजरामरद्वियरूपी भवतीत्याह भगवान् वज्रधरः।

॥ संक्षिप्तसम्पूर्णविस्पष्टक्रमसङ्गतसृतडामर्'-साधनोपायिका सक्जसंचोत्तारणहेतोस्त्रैजोक्यवर्जंरचिता समाप्ता॥

ANC कला। 'N adds पूर्वीसं पूजवेत् after this.

<sup>&#</sup>x27; Comits मच्च ।

<sup>\*</sup> B •डामरीपाविका।

<sup>\*</sup> C •क्वीखा•।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B •वरिता•।

<sup>।</sup>नमो भूतडामराय ।

प्रज्ञोपायमयं कोधं बोधिचित्तसमुद्भवम् । प्रणम्याराधनं वक्ष्ये भूतडामरसंज्ञकम् ॥

तच भावसाधकः प्रविष्टमण्डलः सर्व्यसमयाभिषिक्तोऽनुज्ञातश्च कचित् गिरिगह्वरादौ मनोऽनुकूले प्रदेशे पटादिगतमूर्त्तिं भगवन्तं धूपादिबाह्याध्यात्मिकपृजाभिः सम्पूज्य
पापदेशनादिकं कुर्यात्।

रत्नचयं ने शर्गं सर्व्वं प्रतिदिशाम्यधम्। श्रनुमोदे जगत्पुग्यं बुडबोधौ दधे मनः॥

दति। इस्तदये अकारेण चन्द्रमण्डलं तदुपरि ज्ञलत्हुँकारं ध्यात्वा सम्पृटाष्ट्रलिं कुर्व्वित्दं वदेत् ॐ सिडवज हुँ। हीःकारेण कण्डेऽष्टदलं पद्मं जिह्नादेखे हुँकारेण ग्रुभवजं वजादिजिह्नेत्यधितिष्ठेत्। स्थानरक्षां विद्ध्यात् अनेन विधिना। तचायं विधिः— हुँकार-मुचारयन् भिटिति कोधराजमात्मानं निष्पाद्य रक्त-स्वाववडरक्तपृष्पमालादिविभूषितानयोमयादिकीसकान् हुँकारनिष्पन्नान् प्राष्टणमेधिनभान् नाभिदेशाद्धः श्रुसा-कारानूर्द्धकोधाकतीन् अधो विद्यान् तीक्ष्णकोसेन मन्त्र-मुचारयन् ॐ घ घ धातय धातय सर्व्वदुष्टान् कौस्य कौस्य सर्व्वपापान् पद हुँ हुँ वज्ञधर श्राज्ञापयित सर्व्वदुष्टकायवाक् चित्तं कौस्य हुँ पद्।

This Sadhana is to be found in Ab only. See folia 40 et. seq.

श्राःकारजं च तस्याग्रे रिविबिम्बकरोञ्ज्वसम्। दिह्य सर्व्वास की लानि रिक्स ज्वालानि चिन्तयेत्॥ परम्पराववद्यपञ्जरान्तर्गतं स्वह्नदये त्रँकारेण स्तर्यं तचीपरि कल्पामिरिव रँकारमिति विन्यस्य अन्यो-न्याङ्गष्ठं प्रवेष्टव्यं तर्ज्जन्यौ दौ प्रसार्य्य ससाटादारभ्य पापास्फोटयोगेन स्फोटयेत्। ॐ इन विध्वंसय नाशय यापान् हुँ फट् इत्यनेन सन्दन्ध त्रात्मानं बाह्याध्यात्मिक-विकल्पपापार्थ स्फार्य याच्चयाइकविनिर्म्भक्तं गगनमिव चिन्तयेत्। ततो-

> विधृतकल्पनाचित्तं स्वसंवेद्यं प्रभास्वरम् । इत्कृतानन्द्रहुँकारं होकाराभ्यां विदर्भितम्॥ मद्धातुसमाकान्तं चित्तमाचप्रभावितम्। स्वित्तेनैकतां कुर्यात् ती ह्याः किर्यसम्बर्यैः ॥

प्रतिबिम्बवत् ऋर्बेन्दुसंयुक्तं पश्येत्। तत ऋकारादि-खरादीन रविमण्डले न्यस्य इस्वस्वरान् पापकान् दीर्घान् प्रज्ञात्मकान् निश्चार्थे बुद्धविकुर्व्वितान् कत्वा पुनस्तेषां स्वराधिष स्वेनैव विश्रतः कसायोगेन व्यवस्थितान् चिन्तयेत्। ककारादीन् पश्चात् तेनैव न्यायेन उन्णनम-वर्ज्जितांस्तथैव बोधिपश्चान् विचिन्तयेदिति। ततः पञ्च-वर्णकान् बुडान् संस्कार्य प्रवेश्यानेकगर्भस्तिमितं सितपदां पथ्येत्। तस्योपरि श्रीकोधराजः हुँ इत्युवार्थः ज्वालाक्षष्टं श्रात्मानं भावयेत्। क्रोधावेशः ततः क्रोधवजीऽहमित्य-इकारं कुर्यात्। तत्कुलं पुनः निश्चार्यं प्रवेश्य श्रीसूत-्र द्वामरोऽहमिति निश्चयमुत्याच 🧇 वजावेश्रय पातद हुँ। च मन्त्रयक्षी वजावेशः। तत

वज्रकोधं निश्चत्य समयोऽचं समयमुद्रां बङ्घा समयसच्तं तिष्ठस्व मामिति वदेत्।

श्रनामिकादयं वेष्ट्य तर्ज्जनीदयं कुष्ट्ययेत्। किनष्ठां मध्यमां चैव ज्येष्ठाङ्गुष्ठेन चाक्रमेत्॥

ऋस्य मन्त्रः— ॐ वज्र फट्। ह्नटूर्मायां गर्ने मूर्क्षि प्रतिष्ठाष्याधितिष्ठेत्। ततः पडङ्गविन्यासं कुर्य्यात् तन्मुद्रा-मन्त्रेः। ऋन्योन्यमुष्टिं क्रत्वा मध्यमाङ्गुलिं प्रसार्येत् शिरोमुद्रा। मन्त्रः, ॐ हनवज हुँ, शिरः। ऋस्या एव मध्यमाङ्गल्योः प्रवेशं क्तला शिखामुद्रा। मन्त्रः, ॐ दह्यक हुँ, शिखा। ऋस्या एव मुद्राया ऋङ्गुष्ठी पार्श्वतः दक्षिणं दक्षिणे वामं वामे नेत्रमुद्रा । मन्त्रः, दीप्तवज हुँ, नेच। ऋन्योन्यमुष्टिं सत्वा कनिष्ठिकादयं वेष्टयेत्। तर्ज्जनीं प्रसार्थ्य हृदयमुद्रा। हुँकाराधिष्ठितं क्रोधवजं हृद्ये ध्यात्वा 🤔 वजरोष हुँ, हृदयम्। ऋत्या एव मुद्राया तर्ज्ञनीं कुण्डसीं क्षत्वा कवचमुद्रा। मन्त्रः, 🤔 दढवज्र हुँ, कवच । ऋस्या एव मुद्रायाः तर्ज्ञनीह्यं प्रसार्थ्य ऋस्व-मुद्रा। मन्त्रः, ॐ इन दह पच क्रोधवज्ञ दुष्टान् मार्य मार्य हुँ फर्, ऋस्तमन्त्रः। चिरुवार्य्य हुँ ऋ ब्रुवन् पुरतः स्वर्यमण्डले नीसं क्रोधराजं न्यस्य वजोऽहमिति वाग् अवन् पराष्ट्रितः क्रीधक्रीधीऽइभिति भावयेत्। ततो भगवनां सर्व्वदेवताभिः सहावाष्ट्रयेत् । श्रन्योन्यान्त-रितं क्रत्या तर्ज्जनीदयं कुष्टितं ईपचासयेदक्ष्षाभ्यां

तर्ज्ञन्यावाकर्षयेत्। ॐ वज्रमहाक्रोध समयमनुपासय भगवन् शीघ्रमागच्छ सर्व्वदेवताभिः सह हीः जः हुँ फट्स्वाहा।

# ॥ भूतडामरसाधनं समाप्तम् ॥

268.

### नमो यमान्तकाय।

त्रादी तावत् सुखासनीपविष्टः साधको रक्ता'कारनिष्यत्रं सूर्य्यमण्डलं स्वहृद्ये विभाव्य तदुपरि रक्तहुँकारं
विन्यस्य पुरतो रक्तयमारिं वस्यमाणाङ्गतिं गुरुबुडबोधिसन्त्रांश्वालम्व्य पुष्पादिभिः सम्पूज्य नमस्कृत्य चित्ररणगमनादिकं कृत्वा श्रून्यतां भावयेत् ॐ श्रून्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहमिति । तदनन्ताः रक्तंश्वाकारजस्य्यमण्डलोपरि हुँकारं तत्परिणतं सार्द्रमुण्डाङ्कितं सितदण्डं
हुँकाराधिष्ठितं विभावयेत्। एतत् सर्व्यं परिणम्यः
यमान्तकं विचिन्तयेदात्मानं रक्तवणं प्रत्यालीढपदस्थितं
एकमुखं दिभुजं वामकरेण रक्तपरिपूर्णकपाणं दिश्चणकरे
मण्डाङ्कितसितदण्डधरं क्ष्मणीम्बरं स्वाभप्रज्ञया विचिनाभरणयाऽऽली ढपदस्थितया श्रालिङ्कितमात्मानं भावयेत्।
पश्चात् भगवतो हृदि सूर्यमण्डलं हुँकाराधिष्ठितं तत्परि-

Norte BNAb omit. N wignet

<sup>\*</sup> Ab स्थिते परे। ' A स्वर्धाः। ' AC श्लानीः।

### व्यार्थरक्षयमारिसाधनम्।

गतं साईमुखाङ्कितं सितदण्डं निश्चलं विभाव्य तक्षध्ये रक्तस्व्येमण्डलस्य हुँकारं रक्तवणे 'विभावयेत्। ततो गुद्धावचं हुँकारपरिणतं भगवत्या गुद्धाष्टद्सकमणं रक्त-श्वाःकारेण। तदनु मन्त्रमुचारयेत् ॐ सर्व्वतयागतानुरागेणं वचस्वभावात्मकोऽहम्। तदनु नाभेरधः सद्रक्ताष्ट-द्सकमणोपरि रक्तहौँकारं चलन्तं विचिन्तयेत्। प्रज्ञा तु मदविङ्कं ला गलदंशुका दिभुजैकमुखी भगवता सह सम्पुटयोगेनावस्थिता। एवभूतं रक्तयमारिं महिषोपरि विश्वद्सकमणस्यं भावयेत् समयादिविधिपूर्व्वकम्। एतत् दिचिचतुःसन्यं भावयेदिति। वुँ श्वाँ जिँ खँ हुँ समया-धिष्ठानमन्त्रः। ॐ हीः द्वीः विक्रतानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा, मूलमन्त्रः। ॐ यमान्तक हुँ, हृदयमन्त्रः।

॥ ऋार्थरक्तयमारिसाधनम् ॥

<sup>1</sup> Ab चिकाः। \* Ab • रागवाः

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> AC • विका । A gives the name of the author in the following words: ज्ञतिरियं विज्ञाचार्थविक्याचा-मावाबामित, which is omitted in all other MSS., viz... C. Ab. N and B.

तथैव पापदेशनादिपूर्व्वकं श्रन्थतां विचिन्त्य रक्त-आकारजस्रर्थे रक्तहुँकारं तत्परिणतं सार्द्रपीतमुख्डाङ्कित-मितदग्डं हुँकाराधिष्ठितं भावयेत्। तत्परिणामेनात्मानं यमान्तकमेकमुखं दिभुजं प्रत्यासौढपदं रक्तपरिपृर्ण-कपालवामकरं साईपीतमुखाङ्कतिसितदखदक्षिणकरं नागाभरणविभूषणं पिङ्गलोर्द्धकेणं व्याघ्रचर्माम्बर्धरं श्रक्षोभ्यमुकुटिनं 'स्वाभप्रज्ञालिङ्गितं महिषोपरि विश्व-दसकमसद्यं ध्यायात्, भगवतीं च दिभुजैकमुखीं विचिचाभरणामासौढपदस्थितां 'मदविद्वसां खसहाग्र-चर्मां शुकां भगवता सह सम्पुटयोगेन प्रत्यासीढेनावस्थितां एवं विचिन्त्य हृदि स्वर्थमग्डले [हुँ]परिगातमुग्डाङ्कित-सितदण्डं स्रर्थस्य हुँकारमध्यं विभावयेत्। ततो भगवतो हुँकारपरिणतं वज्ञं भगवत्याश्च त्राःकारपरिणतं पद्मं विभाव्य 🕉 सर्व्वतथागतानुरागेण वजस्वभावात्मकोऽइ-मित्यधितिष्ठेत्। तदनु नाभेर्धः 'सद्रक्ताष्टदस्रकमसोपरि' रक्त हीँ कारं ज्यलन्तं चिन्तयेत्। ततः वुँ आर्ँ जिँखँ हुँ इति मन्त्राक्षरैः समयद्रव्यसेवापूर्व्वकं दिविचतुःसन्थं भावयेत् इति। मन्त्रजापः नर्यया, 🕉 हीः विकतानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा। 🦈 यमान्तक हुँ।

॥ त्रार्थारत्त्रयमारिसाधनं समाप्तम्॥

<sup>्</sup>A सादा•।

<sup>\*</sup> N वसम • 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N मदन**ः**।

<sup>4</sup> AC • सतं।

ॐ हीः ष्ट्रीः विक्ततानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा। ॐ यमान्तकत् हुँ हुँ फट् फट्। श्रादी तावकान्त्री सुखासनोपविष्टः रक्तश्राकारनिष्यत्रं सूर्य्यमण्डलं स्वहृदि विभाव्य तन्मध्ये रक्तहुँकारं भावयेत्। तद्रिश्मिनाक्षष्टं पुरती रक्तयमारिमयसम्य गुरुबुद्वबोधिसस्वांश्व पुष्पादिभिः सम्पूज्य नमस्कृत्य पापदेशनादिकं कुर्यात्। तच चैंधातुक-मात्मानं च मायास्वप्नेन्द्रजालसदृशमवस्य यून्यतां विचिन्तयेत्। 🕉 श्रून्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहमिति चित्तमधितिष्ठेत्। ततो रक्तत्राकारपरिणतं सूर्यमग्डलं तद्परि रक्तडुँकारपरिणतं साईमुग्डाङ्कितं सितदग्डं तन्मध्ये रक्तत्राकारपरिणतं सूर्यमण्डलं तन्मध्ये रक्तहुँकारं ंतत्सव्वं परिणम्य यमान्तकरूपमात्मानं चिन्तयेत् रक्तवर्णं प्रत्यासीढपदेन स्थितं दंष्ट्राकराससम्बद्धाः विद्यताननं कूरनागाष्ट्रविभूषितं ज्वलित्रङोर्द्धकेशं गलद्याघचर्माम्बरं र्क्तवर्णया विचिचाभर्णया प्रज्ञयाऽऽसीढपदेनासिङ्गितं क्रत्वा भावयेत्। पञ्चात् भगवतो हृदि पूर्व्वबीजपरिखत-स्र्य्ये तद्परि हुँकारं तत्परिगतं साईमुखाकितसितदग्डं निश्चलं भावयेत्। तस्य मुष्टौ स्तर्थमण्डलस्यहुँकारं रक्तं विचिन्तयेत्। पश्चात् गुच्चवज्ञहुँकारपरिखतं सार्द्रमुख्डा-क्कित दग्डं चिन्तयेत् भगवत्या गुद्धे अष्टदसक्मसं रक्त-श्राःकारेख। तदन मन्त्रमुचारयेत् 🗳 सर्व्वतयागतानु-

¹ AC ∘<del>तावा</del>।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AC समेव ।

AN aade

<sup>\*</sup> AC omit दग्छं...भग ॰

रागेण वज्रस्वभावात्मकोऽहम्। तदनु नाभेरधस्तात् रक्ताष्ट्रं लकमलोपरि रक्तज्ञीःकारं ज्यलन्तं चिन्तयेत्। भगवानेकमुखो दिभुजः वामकरेण रक्तपूर्णकपासं दक्षिणे मंगुडाङ्कितसितदग्डधरं महिषोपरि विश्वनमलस्यं भाव-येत्, प्रज्ञा तु मदविद्वला गलदंशुका दिभुजैकमुखी भगवता सह सम्पुटयोगेनावस्थिता। एवम्पूतं यमारिं भावयेत्। चिसन्थं चतुःसन्थं वा विभाव्य बिसं दद्यात्। वुँ त्राँ जिँ खँ हुँ, समयाधिष्ठानमन्त्रः। ॐ ख ख खाहि सर्व्ययस्राष्ट्रसभूतप्रेतिपशाचोन्मादकुभाएडाप-स्मार डाकडाकिन्यादय इमं बिलं ग्रह्णन्तु सस्रवं रक्षन्तु सर्व्वसिन्धिं प्रयच्छन्तु यथैवं यथेष्टं भुष्त्रय पिवय मातिक्रमय सर्व्वसिद्धये सद्दायका भवय हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा—सार्व-भौतिकबिसमन्तः। रक्तक्षणपीतसितवर्णे कर्मानुरूपती ध्येयम्। ततो जापमनुसारेत् ॐ ह्रीः ष्ट्रीः विक्रतानन हुँ हुँ फट्<sup>°</sup>फट् देवदत्तस्य श्रान्तिं कुरु नमः स्वाद्या। पुष्टौ वीषट, त्राक्षष्टी जः, वुँ मोहे, होः वश्ये, लुँ स्तमो, हुँ फट् प्रेरणे, हुँ नियहे, अपराभ्यामुद्याटनम्। एवं स्तम्भादीनि कर्मप्रसराणि विदर्भयेत्।

शान्तिके रोचनया रक्षा भवति। सितनेचकर्ष्यटे भूर्जी-वंशत्वचिवधौतकर्ष्यटे वा चक्रद्वयमभिष्मिखं नमस्कार-विद्भितं अकालमूलादिर्हिते शरावसम्पुटेऽवस्थाप्य धतमधुमध्ये प्रशिष्य सितस्चेग वेष्टयित्वा चिसन्थं शुक्त-

LAC काश्रदः !

AC omit • STG • 1

<sup>3</sup> AC omit the second we !

<sup>4</sup> AN •क्क्षेटभुकी।

b AC • हमं जिल्हा

पुष्पेणार्चियत्वा पूर्व्वाभिमुखं सितवर्णे यमान्तकरूपं ध्यात्वा पुरतश्चन्द्रमण्डलोपविष्टं साध्यं दृष्टा सितकलग्नैः चन्द्रास्तपरिपूर्णैर्भिषिञ्चयन्तं ध्यात्वा मन्त्रं जपेत् 🧇 हौः ष्ट्रीः विक्रतानन देवदत्तस्य शान्तिं कुरु नमः स्वाहा।

### शान्तिकविधिः।

पुरुषाणां शान्तिके पौष्टिके वा कुङ्कमेन चक्रदयमि-लिख वौषट्कारसहितं एतमधुमध्ये प्रक्षिप्य शरावसम्पुट-मध्ये ज्वस्थाप्य पौतसू वेश विष्टियत्वा विसन्धं पौतपुष्यै-रर्चियत्वा उत्तराभिमुखं पौतवर्णां यमान्तकमूर्त्तिमवसम्बद्ध पौतवर्णचतुर्मण्डलमध्यस्यं पौतकनककारीः पौतवर्णास्ती'-रिभिषिञ्चयन्तं ध्यात्वा मन्त्रं जपेत् ॐ हीः ष्ट्रीः विक्रता-नन हुँ हुँ फट फट देवदत्तस्य पृष्टिं कुरु वीषट् स्वाहा।

# पौष्टिकविधिः।

भूर्जी कर्पाटे वा अलक्षकरक्रचन्दनेनानामिका-रक्तमित्रेण चक्रदयमभिलिख होःकारनामसिहतं विदर्भ्य सुपरिपक्तकोहितशरावसम्पुटेऽवस्थायः एतमधुमध्ये प्रक्षि-प्यारक्तपुषीरभ्यर्च पश्चिमाभिमुखं रक्तयमारिक्रपमात्मानं थात्वा रक्तचन्द्रमग्डलमधार्थं साध्यं विचिन्त्य स्वकाय-निर्गतरिमनाभिषिच विद्वसीभूतं पादयोर्निपतितं विचिन्त्य मन्त्रं जपेत् ॐ हीः ष्ट्रीः विक्रतानन हुँ हैं फाट फाट देवदत्तस्य किते यज्ञदत्तं वर्श कुरु होः स्वाहा ! यदि वर्श न गच्छति तदा प्रतमधुरचितं तभेत चर्छं

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC •वर्धास्त्रज्ञै • ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Omitted in AC.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C omits वर्षा क्रव को: साका ! . . . AC add वस्ति।

निर्धूमाङ्गारेण तापयेत् ॐ हीः द्वीः विक्रतानन ह हुँ फाट् फाट् देवदत्तस्य क्षते यज्ञदत्तं वर्श कुरू होः इति मन्त्रं जपेत। वश्यविधिः ।

ग्रमणानकर्पटे रजस्वसाकर्पटे वा साह्यारसिमश्रेण चक्रदयमभिलिख जःकार्ष्टीःकारेण नामाक्षर्सिहतेन विदर्भ स्त्रीक पालसम्पुटे वस्थाप्य रक्तपुर्धीरभ्यर्च सन्थार्कनिमं यमान्तकरूपमात्मानं रक्तवणीक्कप्रपाप्र-धारिएं ध्यात्वा तस्य हृदयं श्रद्भुशेन विद्धा पाशेन गलके बद्धा त्रागच्छनं चिन्तयेत्। यदि नागच्छति तदा खदिराग्निषु तापयेत्, मन्त्रं जपेत्। इति कर्माप्रसराणि तन्त्रे ज्ञातव्यानि ।

# ॥ रक्तयमारिसाधनं समाप्तम्॥

### 271.

चैक्षोक्याभयदाननिर्मिततनुं सौम्यस्वभावां श्रयं रक्ताकारकरं भयद्भरवं पुर्विश्वार्थसम्पादकम्। नला मारचमूं चमत्कृतिकरं श्रीरक्षकाख़दिषं व्यक्तं विस्तरोक्तिमात्मन इदं तत्साधनं जिख्यते॥ मक्यादी सुखविष्टरः स्वह्नदये रक्तं रवेक्संएडलं रत्ता कारजमन्त्ररत्तमसमं हुँकार्रूपं ज्वलत्।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC • चिक ।

Ab स्वयं।

<sup>ै</sup> AC •विन्धं ।

AC orte, Norte | Ab stratulat

<sup>°</sup> Ab •तनु•।

<sup>\*</sup> AC • पूर्व्यार्थं •

तत्संस्फारितरक्तरिभगदनाश्चष्टां य बुद्धान् गुरून् श्रीमद्रक्तयमान्तकादिसहितानाच्यस्य हँकारतः॥ नानापुष्पसुगन्धधुपविविधाकारेग पुजाविधि निष्पाद्यात्मगतं यदस्ति कलुषं तद् देशयेत् तत्पुरः'। पश्चात् भेषविधिं विधाय विधिवत् तच्छुंन्यतां भावयेत् ॐ श्रून्यादिकगाथया तदनु रक्ताकारजातारुगें॥ हुँकारेण विनिर्मितं शशधराभं सार्द्रमृग्डाङ्कितं दग्डं हुँक्रतिभूषितं च सकलं चैतत् चिरं वीक्ष्य च। श्रीमद्रत्तयमान्तकं निजतनुं सिचन्तयेत् भावकः प्रत्याचौढपदस्थितातिविक्ततं रक्ताङ्गमत्यद्भृतम्॥ क्रुडं चैकमुखं भुजदययुतं सब्येतरे <sup>°</sup>संस्थितं रक्तापूर्णकपालकं तदनु वै सब्ये च मुख्डाक्कितम्। ेदएडं शुस्रतनुं भुजङ्गनि चयैः प्रारब्धशोभाविधिं पिङ्गोर्द्धस्यिशिरोरुहं क्षतगल्यमाम्बरं दिपनः॥ प्रत्या चिङ्गितकन्धरं सर्भसं सत्स्वाभयाङ्गं स्थया श्रोगिर्व्विच्युतवस्त्रया भुजयुगोपेतैकवक्राञ्जया। गाढा लिक्ननसम्प्रैकरसया चालीढपादस्थया पश्चानाथहृदि प्रचएडिकरणं तद्रपिहुँकारजम् 🖡 दर्ण्डं शुक्ततरं च सार्द्रशिरसा युक्तं स्फ्रुरञ्चालिनं तनाध्ये च सुरक्तहुँ क्षतिवरं स्फूर्ज्जद्रविखं क्षती।

<sup>&#</sup>x27; ANC त्यनः ।

<sup>ै</sup> AC •वच्छू०।

<sup>3</sup> ANC • स्या।

<sup>&#</sup>x27;AC करं।

h Ab स्रिक्षा

ANC omigi

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> AC omit three lines from here.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> N • क्रम•। <sup>9</sup> N • क्तया। <sup>10</sup> Ab • किक्रित•।

पश्चेत् गुच्चविश्रेषणं भगवतो वजं च हुँसम्भवं सद्दीजात् परिणामजं भगवतीगुच्चाष्टपचाम्बु जम्॥

ॐ सर्व्वीत पुनश्च मन्त्रमसमं चोचारयेत् साधकः पश्चान्नाभितनेऽष्टपचकमने संरक्तसम्यग्ञ्चलत्।

हीःकारं च विचिन्तयेत् तदुपरि व्यादीर्घरेखां सितां चाकाणाभिमुखं सुरक्तमसमं श्रीमद्यमारिप्रभुम्॥

भावयेदौद्दशं सर्व्यं जगंद्रश्लेकमानसम्। सैरिभप्रष्ठराजीवसमासीनमनुत्तमम्॥ यथोक्तसमयो युक्तो योगी समयपूर्व्वकम्। चिसन्थ्यं भावयेत् सर्व्यं शङ्काविगतमानसः॥

तस्यावश्यमयं जगहुरुवरः संसिध्यति ध्यायतो दुःखाभोधिनिमग्न'दुःखितजनोद्वारेकचित्तस्थितिः। मन्त्री चापि ततः प्रस्त्यनुदिनं देवासुरस्वामिभि-'वन्द्योऽखङ्घ्यतरः सुखी स नियतं दुष्टोग्रभूतादिभिः

श्रीमद्रत्तयमान्तकस्य रचनाद् यत् साधनं ग्र्यामलं पुर्ण्यप्राप्तमतुल्यसङ्गुरुवचः पानात् मयाऽऽम्नायतः । यद् वैरोचनरिक्षतेन जगतः सर्व्वार्थसम्पत्तये सम्भूयाद् भवपङ्कमग्रवपुषः क्षेत्रान्धकारिद्वषः॥

<sup>&#</sup>x27; ANC वन्द्राम्बर् Ab व्यात्राम्बर् । 2 ANC व्यान्सगाः।

<sup>े</sup> Ab • इद्यासमाकुलं।

<sup>4</sup> Instead of this line Ab has—लोकालोककरो विमूङ्कवयः पारव्यकोणकमः।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> AC ॰ दुष्ट ॰ ।

º ANC ०विष्रो०।

AN outerol

<sup>8</sup> ANC शमादिदोष ।

ॐ त्राँ जिँ खँ वुँ हुँ, समयाधिष्ठानमन्त्रः। ॐ हीः ष्ट्रीः विक्ततानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा। ॐ यमान्तक हुँ फट्।

॥ स्वाधिष्ठान रक्तयमारिसाधनं समाप्तम्॥

272.

नमो रक्तयमार्थे।

प्रत्यासौढपदोर्द्धवेसरसटाकोटिखसं त्तारकाकुन्दापौडकरासभोगिपटसासङ्कारभौमास्पदम्।
उद्यहस्रिणपाणिद्ग्डविकटं प्रज्ञासमासिङ्गितं
नत्वा रक्तयमारिमात्ममतये तत्साधनं ब्रूमहे॥
स्थित्वा ग्रमणानवनपर्व्वतगद्धरेषु
मन्त्री मनोज्ञभवनेष्वय स स्विचत्ते।
आकारजातमिहरोपरि रक्तवर्णहुँकारमुच्छसदनन्तपृणिं विभाव्य॥
तद्रिग्मिभः प्रकटिताम्बरबोधिसत्त्वंचर्यान्तरासगतबुद्धगणं त्वनन्तम्।
आसम्ब्यमानससरों द्ववसूरिपुष्यैः
सम्पूजयेत् तमिप सप्तविधैश्व चित्तैः॥

ANC omit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ab omits खाधिकानः।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A •चल• ।

<sup>&#</sup>x27; A चर्यावचकान्तः?

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A ० भ र ० ।

यद् वश्यमाणमितपाटलपार्व्वगेन्द् -सन्याद्यतिशमनश्चमय प्रपूज्य। मैचौक्षपानुदितचित्त उपेशकोऽसौ संहृत्य सर्व्यमुदितं खलु धर्माधातौ॥

**शरदमलसुदूराकाश्रसङ्काशश्रन्यं** 

सकलमय विदित्वा मन्त्रपाठं विद्ध्यात्।

ॐ खभावगुद्धाः सर्व्वधमीः खभावगुद्धोऽहम्। पुनर्पि निजनायाकार्सत्कायदृष्टिं

स्थगयितुमय मन्त्री भावयेन्त्रन्त्रमेवम् ॥

ॐ श्रन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहम् । जगत् चातुं पूर्व्वप्रणिधिवसमाश्रित्य सकसं

ततः श्रीणाकारोद्भवतरणिविम्बं तदुपरि । सितं हुँकारं तन्निविडतरदण्डं चर्लाशरो-

गलद्रक्ताम्बानस्फुटकुसुममासाञ्चितमिव ॥ ततो ध्यायेदेभिः खसु परिणमय्याय सक्तसैः

स्वयं वौराकारं विकटकटुदंष्ट्रोत्कटमुखम्। चिभिने वैर्जाकवितयभयदं वा भवशिखा-

करालैरट्टाट्टप्रइसितकतस्फूर्ज्ययुग्रतम् ॥ इँकारोद्भवहँपदाङ्कितसितं दण्डं च सव्ये करे रक्तापूर्णकपालइस्तमपरं वन्देऽय तं दुईमम्।

A ॰ याचिनेन्द ? After this A and C repeat the concluding portion of the previous Sādhana from दुःखाम्मोधि-निमम • to the end, which is followed by the present Sādhana.

<sup>\*</sup> भ्रोना•, C भ्राना•।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C •करोट•।

भोगीन्द्रामलवीरपट्टघटनाकाठिन्यपीनोर्द्धगः पेङ्कात्पिक्रकरासकेशरसटं ध्यायात् प्रभासेाहितम्॥ प्रत्या जी ढपदा ज्विते कम हिषो धावत्यद्ये द्वित-स्फारातास्रसरोजमुग्रशिरसा व्यासम्बमासाधरः। कल्पान्तानसतोयदीधितिधरं दंष्ट्रान्तरासे। ससज्-जिह्वामूलघनोग्रघोरविसरट् हुँकारपूर्णास्यकम् ॥ इत्यं रक्तयमारिमात्मसक्तं व्याघाजिनैकाम्बरं व्ययोदयभुजङ्गबद्धकिटकं भोगीन्द्रकैर्भृषितम्। ध्यात्वा तन्मनिस प्रचएडिकर गैर्वज्ञ हुँकार जातं (?) ज्वलद्दग्डयुतं समन्त्रचरगं हुँ लाञ्छितं भावयेत्॥ तदनु मदनदृष्टस्वाभया प्रज्ञीया तं प्रभवदरगाहुँ छाषासङ्गुजदयम् । ऋजुमतिरक्ताःकारजामोजगृद्य-स्फ़र्गरभसयाऽऽलिङ्गितं चैकवक्रम्॥ स्फुटमिति चरम्रान्तं सम्पुटाकारयोगं ग्रहिसविगसदंशुप्रज्ञया सिष्टरूपम्। ऋधर इह तु नाभेरष्ट पत्रं विभाव्य प्रसरदरुणवर्णे हीः सिताभोजमस्याः॥ पिशक्तभात्र्यंभीष्मास्यं देवताकारमात्मनः। विभाव्यैवं मधारागदीपकं मन्त्रमापठेत्॥ 🕉 सर्व्वतथागतानुरारेण वजस्वभावात्मकोऽहम्। 'कुप्तं यक्षमद्दाकालं से दिताक्नं यमा न्तकम्।

निध्यायेक्तित्ययोगेन न चिरात् फलमञ्जते॥

<sup>&</sup>lt;sup>∟</sup> AC ०य**न्त**ं।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A • स्थिता = ।

<sup>🌯 🏄 🕬</sup> भीमास्पदं ।

<sup>&#</sup>x27; C कुषं।

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A •च्चेपमा•।

स्गतपञ्चकचञ्चलविग्रहं स्फुरणसंहरणाङ्गतदीधितिम्। भुजगराजितमुखसत्करं भयदराडविमरिडतइस्तकम्॥ कपिलविद्यद्धिद्युतिकेसरं विशदमुण्डघटाञ्चतश्रेखरम्। दिभुजमेकमुखं क्रतसम्प्रं सहज्या सहश्रप्रभया सह ॥ मदनपञ्चसुधासइपञ्चकैः ग्लक इनादिभिरत्तमदीपकैः। समयव<del>स</del>ुभिरेभिरुपागतः शमनश्चिममं परिभावयेत्॥ यदि कवित्वसुखित्वसुधीरता धर्णिराज्यमयान्यद्पौष्यते । तटपि र्क्तयमारिसमाधितो भवति सर्व्वमिहास्ति न संश्यः॥ दत्यं रक्तयमारियोगसहितो योगी व्रजेत् कुचचित् दूरोदारगिरिग्मशानभयद'स्थाने तदा दुर्ज्जयः। हिंसीर्जन्तुभूतैश्व राष्ट्रसबलैर्देवासुरैश्व ज्वलज्-

ज्वालाज्जालजटालकोटिकुलिशालकारपाणिर्यथा॥
ध्यानात् खिन्तः स मन्त्री 'जडिमचयघनध्वान्तमुष्टिं ध्वसन्तं
भाखन्तं मन्त्रराजं तर्गिमिव जपेत् चित्तवीजात्
स्फुरन्तम्।

ॐ हीः ष्टीः विकतानन हुँ हुँ फद् फद् स्वाहा।

<sup>1</sup> AC • भयदाव • ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A সঙ্গি 🖟

सत्त्वानां खिस्तिहेतो भटिति भगवतो रूपमालस्य योगी हृष्टा दिक्षकपालान् विलिमितिकुलिशावद्वमुद्रोऽय दशात्॥

ॐ इन्द्राय हीः यमाय ष्ट्रीः वरुणाय वि कुवेराय के 'ईशानाय त आग्नेये आ नैस्त्ये न वायक्ये न चन्द्राय हुँ ऋक्षाय हुँ ब्रह्माणीये फट् वसुन्धराये फट् वेमचिचिणे स्वाहा सर्व्वभूतेभ्यः हा हा ही ही हुँ हुँ हैं हैं स्वाहा—विस्तिमन्तः।

द्रुतिमि सिणित्वा साधनं यक्तयाप्तं कुण्लममलमास्तां तेन साप्तः सधर्माः। भवजलिनिधिपारं गन्तुमाब इसेतु-प्रतिनिधिर्तिद्ःखं (?) जीवले विकस्यस्य॥

॥ त्र्रार्थ्ययमारिसाधनं समाप्तम् । । क्रतिरियं पैग्डपातिकभिक्षुगुगाकरगुप्तपादानामिति ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A चलि ।

<sup>8</sup> AC 35 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AC श्रेम।

<sup>•</sup> C इन्ह्राय

नमः क्रुषायमार्ये।

न दृष्टचित्ताखिलसौम्यभावाद्-वनेयमार्गं सुखमाश्रयन्ते । इति स्फुटं येन यमारिक्रपं क्षतं सदा तं प्रणमामि निघः॥ पराभ्यर्थनया तस्य साधनं क्रियते मया। क्रपालुर्द्धकरकते ऋषि नो वीक्षते बलम्॥ भूला श्रीमान् यमारिर्जगदिदमिखलं तत्खरूपं करिध्ये इत्येवं योगयुक्तः स्वकहृदि तर्गौ बीजमाद्यं च दृष्टा। पूजां क्रत्वा जिनानां सुवि ततकर्णस्तत्यभाभिः समन्तात् तेषामग्रे निविष्टस्त्रिशर्णगमनं सर्व्वभावैर्विदध्यात्॥ रत्नचयं मे शर्णं सर्वे प्रतिदिशाम्यघम्। अनुमोदे जगत्पुण्यं बुडवोधौ दधे मनः॥ श्रन्यलक्षणविरद्वादनिमित्तकारणस्य वैगुण्यात्। तर्काविषयं यस्मात् प्रशिधानं नास्ति सर्व्वच ॥ ॐ श्रन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहम्। धर्मोदयश्रुषिरान्तश्चैत्यं विश्वाजवज्ञमध्यस्यम्। तक्तर्भे हुँकु लिशं ध्यायात् शशिमग्डले योगी ॥ ॐ वजात्मकोऽहम्। तन्त्रिक्मितं वज्रधरं सविद्यं नौलारुणास्यं सितमध्यभागम्।

वजासनस्यं सुविचिन्त्य सम्यक्॥

वजासिराजीवसुरत्नचिह्नं

N wafa o 1

होःकारद्वयगर्भितमात्मानं च्यक्षरं स्फुटं हट्टा। निर्गतगभिक्तमण्डलपरिपृरितसर्व्वदिग्भागम्॥ मुखेन तस्य प्रविशेद विधिज्ञः 'ततोऽच पद्मे द्रततां व्रजेच। तद्रिप्सयोगात् पितरौ विस्नीनौ दिग्देवतीगीतिमदं ततोऽच ॥ त्वं वजचित्त भवनेश्वर सत्त्वधातो चायाहि मां रतिमनोत्तमहार्थकामैः। कामाहि मां जनक सत्त्व महाग्रबस्थी यदौक्तमे जीवितं मञ्जनाय॥ त्वं वज्जकाय 'बहसत्त्वप्रियाङ्क' चक बुडार्थबोधिपरमार्थहिताऽनुदशौँ रागेण रागसमयं मम कामयस्व यदौक्त्रसे जीवितं मञ्जूनाय॥ त्वं वज्जवाच सक्तस्य हितानुकम्पी स्रोकार्थकार्ये सदा संप्रवृत्तः। कामाहि मां स्रतचर्य समन्तभद्र यदी कसे जीवितं मञ्जनाथ ॥ त्वं वज्जकाय समयाग्र महाहितार्थ सम्बोधवंशतिसक समतानुकम्पी। कामाहि मां ग्णनिधिं बहुरत्नभूतं यदी ऋसे जीवितं मञ्जुनाय ॥

<sup>&#</sup>x27; AC ततृ स्तोत्र ।

<sup>\*</sup> AC सम्ब•।

<sup>&#</sup>x27; AB सका ।

<sup>4</sup> AC atto 1

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> AC • प्रियास• ।

<sup>6</sup> AC HEGO !

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Identical Ślokas also occur in supra 162-3.

#### साधनमानायां

चोदनामुररीकृत्य स्वमन्तार्थश्रीरभाक्।
भावनाद्यहृदा युक्तो मङ्गलकलनात्मिन ॥
तच स्वदेवताकारान् बुद्धा तद्रिश्मसच्ययैः।
प्रवेश्य विधिवद् भूयात् यमारिरितभीषणः॥
कठोरवर्षकण्ठाभः सव्यशुक्तारुणेतरः।
क्रोधपर्यक्रयोगेन विश्वाक्तर्यसंख्यितः॥
स्वाभविद्याधरास्वादरसायनमहासुखः।
कडारोर्द्वज्वलकेशः पिङ्गभूश्मश्रुलोचनः॥
फणीन्द्रहन्दनेपच्यो स्लालध्वलद्विजैः।
मुद्ररासिधरः सब्ये वामे राजीवरत्नध्वः॥

ॐ धर्मधातुवज्ञस्वभावात्मकोऽहम्। 'श्लिँ जँ खँ गँ तथा श्लाँ मँ र चक्षुरादिषु भावयेत्। जः हुँ वँ होः तथा खँ र वाहो रूपादिके न्यसेत्। भूतेषु च यथा लों माँ पाँ ताँ इति च। सम्प्रति वुँ आँ जिँ खँ हुँ इत्येभिः पञ्चल्रन्थान् विशोधयेत्। चित्ते वाचि तथा मूर्प्ति हुँ आः ॐकार्आन् प्रभून् वज्ञाञ्जचकमध्यस्थान् ध्यात्या मन्त्र-मिमं वदेत् ॐ सर्व्वतथागतचित्तवज्ञस्वभावात्मकोऽहम्, ॐ सर्व्वतथागतवाग्वज्ञस्वभावात्मकोऽहम्, ॐ सर्व्वतथागतवाग्वज्ञस्वभावात्मकोऽहम्, ॐ सर्व्वतथानत्वाग्वज्ञस्वभावात्मकोऽहम्।

तितो बुद्धान् गगनोदरस्थान् सन्चिन्त्य हृत्मक्तसमुख्यिताभिः। तन्मुक्तरथ्रस्थुत्यसमस्तदेषी-करायनिर्मुक्तसरोज्ञेन॥



संसिक्तसक्वावयवः प्रभावान् कुलाधिपाधिष्ठितपद्मचूडः। ततोऽनुविद्यावयवेषु योगी कुलानि पञ्चाप्रततं विद्ध्यात्॥

मूर्धि तथा स्तनमध्ये नाभौ गुद्धे च चरणपर्यन्तं देव्या भवन्ति ॐ हुँ स्वा ऋ। हास्यानि बीजानि। हुँकार-जनितकुलिशं तिव्विर्मितगुद्धकमलया देव्या ऋनुराग-सुखितयाऽखिलगगनोद्रवर्त्तिनो बुडान् ॐ सर्व्वतथा-गतानुरागेण वजस्वभावात्मकोऽहं वज्ञाङ्गध्वनिभिर्बुडान् पद्मान्तर्विनिवेश्य च तत्प्रभोद्भवरूपाद्यः स्वाभावतो बुडान् प्रपूजयेत् ॐ सर्व्वतथागतपूजावक्रस्वभावात्मकोऽहम्।

वाच्यवाचकिनम्भितं सर्वं स्थिरचलादिकम्।
हृष्ट्वा बुडान् ख्यादेभिः सङ्गतगणसम्पदेः॥
श्रक्षोभ्य वजमहाज्ञान वजधातु महाबुधं में
विमण्डल चिवजाय घोषवज नमोक्ष्यं ।
वैरोचन महाग्रुड वजशान्त महारते।
प्रक्षतिप्रभाखरायाय देपवज्य नमोऽस्तु ते॥
रत्नराज सुगामीर्थ्य खब्जाकाश्रनिर्माल।
स्वभावग्रुड निर्लेष क्रम्बज नमोऽस्तु ते॥
वजामित महारागः निर्व्विकस्य खवजध्वः।
रागपारमिताप्रम् भाषवज्य नमोऽस्तु ते॥
श्रमोघ वजसम्भ सर्व्वाशापरिपूरक।
ग्रुडस्वभावसम्भ वजसन्त्व नमोऽस्तु ते॥

श्रानिकान्यविक्रसंस्थं ध्यात्वा पचारतं कपालान्तः
प्रकृतितं सार्विस्यस्रजाने तेनैव ॥
प्रित्ययत् स्वं परांश्वेव ततो मन्त्रं स्पुरन् जपेत्।
प्रपृच्य संहरेत् चान्ते स्वयोगात्म्यं विसर्ज्ययत् ॥
इति रचनासङ्गलितं शश्रभ्दस्ययं तु यच्छुभं तेन।
मङ्गलयुक्तो लोको सभतां 'जैनं परं शश्रुत्॥

॥ श्रीमद्यसारिसाधनम् । । क्रतिः श्रीमङ्गलसेनस्य ॥

274.

नमो यमान्तकाय ।

ाजं निष्पाच शुडिपर्यन्ततः स्वर्थस्यहुँकारनिष्पनं यमान्त कृतं जर्छकेशं कृषां प्रामुखं पर्भुजं पर्चरणं महिषाकृषं प्रत्याचीदस्थितं नरमुण्डरुण्डेविभूषितं चित-भयानकाकारं व्याध्यस्थिनियसनं दक्षिणे खड्गमुद्रर-वक्षाण वामे घण्टावक्षपाणभुष्णान् धारयन्तं मुकुटे चिशोभ्यं विभावयेत्। ततः सस्यमुद्रां बन्धयेत्। सम्पुटा-च्चिलं बद्धा चाडुण्डी विकासिती तर्ज्ञन्योर्मध्ययुगदृतीय-पर्वाणि भच्चयेत्। अ हीः ही विकातानन हुँ हुँ फट् फट् स्वाहा इति मन्त्रं जपेत्।

॥ क्षणायमारिसाधनम् ॥

श्रादी ताव नन्त्री सुखासनीपविष्टः साधको रक्तः-कारनिष्यत्रं सूर्यमण्डलं स्वहृदि विभाव्य तदुपरि नील-**हुँकारं विन्य**स्य हुँकाररिक्सजयमान्तकादीन् गुरु<sup>ं</sup>बुड-बोधिसत्त्वांश्वावलम्ब पुष्पादिभिः सम्पूज्य नमस्त्रत्य विश-र्गगमनादिकं कत्वा श्रन्यतां भावयेत् ॐ श्रन्यता-ज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम्। तदनन्तरं र्त्ताँकारजस्तर्यः-मण्डलापरि हंकारं तत्परिणतं वजाङ्गितनीलदण्डं हंका-राधिष्ठितं विभावयेत् इँकाररियाचोदितमर्व्वतथागत-प्रवेशपूर्व्वकम्। एतत् सर्व्वे परिगम्य यमागि विचिन्तये-दात्मानं प्रत्यासीढपदस्थितं र कमुखं दिसुनं नीसवर्ष दक्षिणकरे वजाकितोद्यतनीसदगढं वामकर तर्ज्ञनीपाशं हृदि, एवस्तृतं यमारिं स्फ्रात्संहरद्रपं विश्वदलकमली-परि सूर्व्यस्यमिहिषारूढं भावयेत्। ततो भगवतो हृदि स्रर्थमगडले हुँकारपरिगतं हुँकाराधिष्ठतं नीसदगढं हुँकारनिर्गतरिक्षना जगदवभास्य पुनस्तचैव प्रवेशयेत्। एवं क्रमेण यावदिच्छं स्फुरणमंहरणं कुर्य्यात् समयादि-विधिपूर्व्वकम् । एवं दिचिचतुःसन्ध्यं भावयेत्, ॐ हीः ष्ट्रीः विक्रतानन हुँ हुँ फट फट खाहा इति मन्त्रं जपेत्।

॥ क्रष्णयमारिसाधनं समाप्तम्॥

<sup>&#</sup>x27; A omits. ' N • श्रारं। ' AC • बुद्धसन्ता• ।

श्चनासुषार मिप येन द्यावश्रेन सन्दर्शितं इठविनेयजनेषु रौद्रम्। विश्वीपकारविधिनाटकनर्त्तकाय तसी मम प्रणतिरस्तु यमान्तकाय॥ त्रादौ स साधकवरः सुखदासनस्थो ध्यानासये सुर्भिगन्धमनोभिरामे । ध्यायात् समाहितमना हृद्ये खकौये रक्ताकृतिप्रभवचग्डमरौचिबिम्बम्॥ तस्योपरि स्थितसरिप्सकनी सवर्ण-हँकाररिक्सिशतं जातयमान्तकादीन्। सम्पच्य मानसविनिर्मितपुष्पधूप-दौपादिभिर्बद्धविधैः प्रणिपत्य भक्त्या॥ कुर्व्वीत पूर्वकतकत्मषदेशनादीन् श्रन्यं जगदखिलमामुखयेत् ततोऽपि। ॐ श्रन्यतादिवरमन्त्रपदेन कुर्यात् श्रातम्बरूपपरिभावनमादरेग ॥ रक्ताक्रतिप्रभवचग्डकरस्थनील-इँकाररूपकुलिशाङ्गितनीलदग्डम्। <sup>'</sup>दर्खस्यहुँक्षतिधरस्**फुरदंगु**जासं सञ्चोदिताखिलाजनानयनप्रवेशम्॥ हर्द्वेतदेव निखिलं परिखास्य पश्चात् श्रात्मानमाश्र परिभाव्य यमारिरूपम्।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B∘महिषेख। °ANC ∘्स्हे। , 'B∘जाप∘। ^A भन्ने। <sup>5</sup> Bomits six lines bare. °AC •आव∘।

नीलाङ्गमेकवदनं दिभुजं सरीषं 'सव्ये करे कुलिशाङ्कितनीलदर्रुम्॥ वामे करे तु हृदि तर्ज्ञनिपाश्युक्तं भुष्मश्रुजालकपिलीक्षतवक्रपद्मम् । व्याघाजिनांश्वसमादतग्ह्यदेशं वक्तान्तराखविचलद्रमनाभुजङ्गम्॥ सिद्धयपनकमलापरि सूर्यपीठ-संस्थायिचग्डमहिषाक्रमग्प्रवीग्गम्। सम्बोदरं विकटदंष्ट्रमुखं च खर्ळं मार्त्तग्डमग्डलतुलाप्रगयिविने वम् ॥ क्रुडाष्ट्रनागरचिताभरणं कपाल-श्रेणीनिबड्यनिपङ्गलफेरिंचक्रम्। सद्यो गलन्नर्शिरः क्षतलम्बिहारं अट्टाट्रहासरसनिर्ज्ञितमारसैन्यम्॥ पश्चाद् विचिन्त्य भगवडुदयस्थितार्कः-संस्थायिहुँकतिसमन्वितनीलदग्डम्। तचस्यहुँकतिकरैरवभास्य विश्वं तच प्रवेशमचिरेण पुनर्व्विद्ध्यात्॥ इत्यं क्रमात् स्फ्रिंगसं इरणं यथेष्टं क्रत्वा पुनः समयपूर्व्वक्रमेव सर्व्वम्। सन्थाचतुष्टयंमिदं सक्तलं विभाव्य खिन्नो यथाविहितमन्त्रजपं प्रकुर्यात्॥

¹ A सर्वे ।

<sup>·</sup> ANC ० दिने ।

<sup>8</sup> AC • ছरित•, B • भेद•। 4 B • मियं।

कृत्वा यमारिभगवस्रधुसाधनं मे मैनीत्रियं यदिह जातमगर्यपुर्व्यम्। तेनास्तु विश्वमिष्णं भगवद्यमारि-रूपं भवेयमहमप्यचिराद् यमारिः॥ तचायं मन्त्रराजः, ॐ हीः ष्ट्रीः विक्ततानन हुँ हुँ फट् फट् खाहा।

॥ क्रष्णयमारिसाधनम् ॥

277.

श्रीमन्तमन्तः करणामयं तं मत्त्वार्थहेतोर्बहिरुग्ररूपम्। नाथं यमारिं प्रणिपत्य मुर्धा लिखामि तत्साधनमिष्टहेतोः॥ पृब्वं तु मन्त्री परिहृष्टचेताः सुखासनस्थोऽय क्रतप्रतिज्ञः। **हृ**च्यसहँ कार्भवैर्विचिनैः पूजासमृहैरभिपूज्य नायान् ॥ क्रत्वा च तेषां पुरतोऽय पाप-प्रकाशनादीन् परिभाव्य श्रन्यम्। समुद्भवं धूमसमप्रभं वै' धनुर्निभं मारुतमण्डलं प्राक् ॥

<sup>&#</sup>x27; Ab •तन्त•, B •सन्त•। <sup>3</sup> Ab सङ्गत्•।

रँकारबीजप्रभवं चिकोणं रक्तं पुनर्भग्डलमि संज्ञम्। वँकारजं वारुगमग्डलं तु घटोपमं श्रुक्तमधोमुखं च॥ **लॅकार** जातं सुसमं सुपौतं माहेन्द्रविम्बं चतुरसरूपम्। <del>हुँ सुँसम</del>ुद्भुतमया ष्टश्रङ्गं सुमेरुराजं च यथानु पूर्व्या॥ विचिन्य चे पर्य्यपरि क्रमेग पूर्व्वीत्रवाखादिकमण्डलादीन्। पश्चाच हँकार जवज्रभूमिं प्राकार सत्पञ्चरमध्य<sup>°</sup>भागे ॥ त्रकारनिष्यत्रमृगाङ्कविम्ब-मध्यस्थधीःकार्जमञ्ज्वज्ञम् । हृद्दाम पुस्ताङ्कवरं कुमारं वीरं च मच्चोद्यतचारुखद्गम्॥ पीतारुणाङ्गं सितपश्चचौरं सद्वजपर्थाङ्कमतीव शान्तम्। ध्यात्वा पुनस्तबुदये विधुस्य-धीःकारजातारुगभानुबिम्बात्॥ समन्ततो निर्गतरक्तभाभि-स्त्रैधातुकं व्याप्य सुसं स्थितांस्तान ।

I Ab संज्ञिकां।

² Ab ॰ अं।

<sup>&#</sup>x27;ANAb पूट्यें।

<sup>&#</sup>x27;A सत्यं जन०। <sup>6</sup> B भागैः।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ab प्रकार ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B •स्थितातमान् ।

क्रोधांश्च विद्याजिनबोधिसस्वान मञ्चोद्य चानीय च भानविम्बे॥ प्रवेश्य तिसान सहसैकालोसी-'भूत्वैव जातं पुनरेव स्वर्थे। स्फर्क्ययुर्वैरति भास्वरं च रक्तं संविस्तीर्गतरं च तच॥ हँकारजं **क्षणकरा**च्वजं इँकारगर्भे विविधां भूजासम्। ततस्तु संस्फार्य 'जिनादिबोध-सत्त्वान् पुनस्तैरपि षङ्गतिस्थान ॥ सत्त्वान प्रतिष्ठाप्य विनीय बोधा-वानीय सर्व्वान कुलिशे प्रवेश्य। ऋनन्तरं तत् परिणम्य वज्रं ध्यायाद् यमारिं दिभुजैकवक्रम्॥ वामे करे तर्ज्ञनिवज्रपाशं सव्ये करे 'चोद्यतवज्रदग्डम्। उत्तान मस्यातियमं च याग्य-मारूढमासीढपदं महिष्यम्॥ खर्वे च दंष्ट्राविष्ठताननं च महोदरं चापि 'च लम्बजिह्मम्। **ऋषिङ्गभ्रञ्जर्द्धगमूर्द्धजातं** बसुसुवं रक्ततराष्ट्रयुगमम्॥

<sup>&#</sup>x27; Ab भूते । ' ANCB • भास • । ' A • विग्रीर्थ • ।
' C • वदनं । ' Ab जिनवी • । ' Ab विनेय • ।

º AN चलविषकं च

कृष्णं सरोषं भृकुटीससाटं 'दुत्कारिनागाष्टकभूषिताङ्गम्। व्याघाजिनां मुंच कपास प्रेखरं क्षणां विमुग्डाविल हारधारिणम्॥ भौमं युगा ना निलदौतिदौतं भयक्ररस्यापि भयं दधानम्। उग्रं स्फ्रदुइयमारि हन्दै-र्नतं च लोकोत्तरदेवसङ्गैः॥ ऋट्टाट्टहासेन सुरासुरादीन् सन्त्रासयन्तं परितः समस्तान्। विद्रावयन्तं च महोयमाँर-सङ्घानशेषान भ्वनचयेऽपि॥ एवं सदा ध्यानपरः स मन्त्री मन्त्रं जपन् राचिन्दिवं विशक्षः । स्थित्वा स्मशानादिषु तत्त्वयोगात् सिध्यत्यवश्यं 'समयौ विश्वाः॥ संखिख 'यत्साधनमेतदाप्तं पुरुष्यं मया तेन यमारिवौरः। सोकांऽस्तु सर्व्वो जगद्यद्ः ख-<sup>6</sup>सम्भारमारक्षयशीघनारी ॥ ॥ क्षषायमारिसाधनं समाप्तम्॥

Ab स्क, B इ॰।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> B ददा०।

<sup>·</sup> Ab सत्सा ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N इसम्बिमुखाः।

<sup>&#</sup>x27; Ab समये विबुद्धः।

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> AC •सस्तान •, Ab •संसार •

त्रादी तावनान्त्री करणावान सुखासनासीनः पुरतो भगवन्तं यमदिषं पटादिगतमवलाख्य गुरुबुबबोधिसत्त्वांश्व हञ्चा नानापूजाभिः सम्पूज्य प्रणम्य च पापदेशनादिकं क्यात । तदनन्तरं खभावशुक्वेत्यादिमन्त्रेण खभावशुक्ति-मधिमुच्य सर्व्वधर्मानैरातम्यं विभाव्य निजमन्त्रमुचारयेत् ॐ श्रन्थताज्ञानवज्रस्वभावात्मकोऽहम्। ततः स्वहृदये त्रकारजचन्द्रमण्डले नीलहुँकारं क्वचित् स्तर्थस्यं हुँकारं हष्ट्रा तद्रिप्सिभिविद्यान विमर्द्य यमान्तकाकारकोधांश्र मचार्थकरणप्रवणान् संस्फार्य भाटिति तत्परिणामेन यमान्तकमात्मानं विचिन्तयेत् हाषां चिमुखं षड्भुजं, क्वचित् षणमुखं षट्चरणं च, दंष्ट्राकराखवदन मारक्तनयनं 'चक्र-खद्गमूषस्परदक्षिणभुजचयं वेत्तासीपरशुपाशधारिवाम-भुजन्यं, खद्गमुद्गरवज्ञधरदिक्षणकरं वामे घण्टावजपाश-मृषलानि कचित्, ऊर्द्धपिङ्गलकेशमुख्डमालाविभूषित-मौलि[न]मष्टनागेन्द्रविरचिताभर्णं ऋषोभ्यमुकुटिनं विश्व-दलकमलोपरि द्वर्थमग्डले प्रत्यालीढपदस्थितमारक-प्रभामग्डलं विभाव्य स्तनान्तरचन्द्रमग्डले हुँकारं प्रयोत्। कायवाक्चित्तमग्डलेषु अ श्राः हुँ इत्यक्षरचयं सितरक्त-क्षणां यथाक्रमेण पश्चेत्। तदनन्तरं खहृदीजनिर्मात-देवीभिरात्मानं सम्पूज्य संस्तुत्य च मन्त्रं पठेत् 🕉 हीः ष्रीः विक्रतानन हुँ हुँ फर् फर् खाहा।

॥ कृष्णयमारिसाधनम् ॥

ACBa ॰ मारक्तवदनमारक्त ।

Ab attel

<sup>·</sup> ANC देवतीभि॰।

<sup>•</sup> Ab संगोका।

#### अँ नमी यमान्तवाय ।

कपाल मालिनं वीरं नागाद्याभरगोत्करम्। नत्वा यमान्तकं नायं सिख्यते तस्य साधनम्॥ सुखासने समामीनो हृदयस्तनीसहँकतिः। तज्जपूजाविश्रेषैय वसुमग्रे प्रपूजयेत्॥ क्रत्वा 'तस्य पुरोदेशे 'पापादिदेशनादिकम्। निःस्वभावं जगत् सर्वे भटित्यासीका सर्व्वतः॥ हृदीजोद्भविद्धोत्यं प्रत्यालीढाङ्क्षिपञ्कजम्। स्कुटौभक्तभौमास्यं पिक्नल्यमत्रुमृईजम् ॥ विभिवंकौर्ललजिक्वैभीमदंष्ट्राकरा लिनम्। रक्ताष्ट्रं च बहत्कृष्टिं नवनीलघनयृतिम्॥ मार्त्तग्डमग्डलस्यं च शिर्स्यस्थिविभृषितम्। व्याघ्रचमीं ग्रुकं खर्व्वं सर्व्वगर्व्वापहारि गम्॥ स्रर्थप्रभामहातेजःपृतिताशेषदिञ्ज्खम् । ज्यसञ्जासावसीतीव्रयुगान्तवद्भिमम्॥ चक्रासिम्यलं भास्वदेत्तालीपर्श्रपाशकर्मं। बि**भा**गं घट्सु दिखेषु मव्याव<sup>ा</sup> सव्यपागिषु॥ सरोषं भीममत्युयं यमारिं भारमईनम्। हँकारापुर्णकर्णं च ध्यायाद् 🗜

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This Sādhana is twice given in the MSS. A, N and C.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ab मानं चौरं।

<sup>8</sup> Ab सम्बन्ध भक्तिलो निर्मा

AC पूजन् जपेत्।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ab ततः।

<sup>6</sup> ANCB दुरित ।

<sup>ी</sup> Ab ० खिमिः।

<sup>10</sup> ANCB सवोग्न•।

विंशत्यर्बसहसाणां मन्त्राणां मन्त्रवित् सदा।
जपन्नव्ययिक्तस्तु लभते सिडिमीहिताम्॥
पूर्व्वसेवाविधेश्वेष मन्त्रः सिध्यति मन्त्रिणाम्।
कर्मानुरूपतो वर्णं नोक्तमं स्यातिविस्तरात्॥
गुरूपदेशतं स्तच चिन्त्यं वान्छितसिडये।
ज्ञेयं च यत्नतो धौरैः क्रव्यान् पन्चापि सेवयेत्।
बल्युपहारयोगेन चतुःसन्थं विधीयताम्॥

इति जापमन्त्रः— ॐ हीः ष्टीः विक्रतानन हुँ हुँ फट् फट्स्वाहा।

॥ यमान्तकसाधनं समाप्तम् ॥

280.

'नमो यमान्तकाय।

प्रथमं क्षतमुखशीचादिको भावकः स्वहृदि श्रकारज-चन्द्रे क्षण्यँकारं विभाव्य तिकरणैर्गुरुबुडादीनानीय सम्पूज्य पापदेशनादिकं विद्ध्यात्। ततो यँकार-माचात्मको योगी श्रन्यतामामुखीक्षत्याधिष्ठाय च प्रणिधि-मनुसारेत्। तदनु रेफोद्भवस्यर्थे हुँकारभूतवज्ञमुहरं च स्वबीजलाञ्छनं विभाव्य तज्जनितं वज्ञभूमिं वज्जप्राकारं वज्जपञ्चरं च भावयेत्। तन्मध्ये चन्द्रमण्डलं द्विगुणस्वर-वर्णमयदाचिश्रन्महापुरुषलक्षणोद्भतं प्रशास्वभावं समीस्थ

¹ Ab •स्माभिर्वि ॰ । ² Ab •सान्वं। ³ ANB विश्वेयमिति ।

<sup>&#</sup>x27; Ab and B give the Namaskāra. ' Ab आयात्।

तदुपरि अशीत्यन्यञ्चनविशु विदिगु शित द ह द ध य स युतकादिव्यञ्जनैर्दिगुणैर्निष्यत्रमपरं श्रीशमण्डलमुपायरूपं स्पुरदनन्तदीधितिं धायात्। ततं सत्भयनिष्यसद्धर्ये नीलहुँयँसमुद्भूतं नववारिवाहनीलं महोदरं पिक्रलतर-भूमा त्रूर्ड के मंदेशोलाटं खर्चिपीनमहिषस्यं स्याधाजिनधरं म्गपतिचर्मात्तरीयं अतिभयप्रदं खशरीररिक्मिनिर्मित-पञ्चकोधक्षतस्पार्गं त्राभरगौक्षतपाणिराजं विगलक्कतार्ब-नर शिरःश्रेगीधरं षड्भुजं सव्यभुजैर्मु**द्गरकारवार्ज**'-कुलिश्रधरं वामैस्त्रिभिस्तर्ज्ञनिकायाश्च्यूषलधरं षएम्खं प्रथमं चोड्डं च नीसं सितपौतरक्तरुणं सब्येतरयोर्म्सुखं क्रमणः, सर्व्वाणि मुखानि रक्तवर्त्तुखचिनेवाणि षद्चरणं च पदाभ्यां प्रत्यासीढं 'दाभ्यां विरचितन्त्रत्यं अपराभ्यां क्रतसम्बपर्येक्सं स्फ्रुरदर्कमध्यसंस्थान् विद्यानामईयन्तं ऋष्ट-करोटौसुघटितभौषणतरमुण्डमासाम्। तदनु क्षिँ जँ खँ र्षं स्कॅ सँबीजसम्भूताः छितिगर्भवजपाणिखगर्भसोकेश्वर-विस्कमिसमस्तभद्रनामानश्रष्ट्रीय कर्णे प्राणे जिन्नायां स्तनयोश्व नाभौ च चक्राग्रनिर्त्नाम्बजसायक्रम्पतकोटिधरं दक्षिणकरैः वामकरेण तर्ज्ञनिमुद्राः सितक्वण्णपीतरक्त-थ्यामशुक्ताश्चन्द्रस्थाः। तदनु शिरसि कण्डे हृदये काय-वचनचित्तस्थाः चन्द्रमण्डलासीनाः ॐ-आः-इँसभवाः सितरक्रक्षणवर्णां श्रकाम्बजधारिणः सब्धैर्वामकरैसार्जनी-

ANCAb य र ल व।

<sup>\*</sup> ANC omit offer

<sup>5</sup> Ab चोर्द्धनीयं।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В 🖼

² ANCAb क्सदुपरि।

Ab owi

<sup>6</sup> NCB and 1

Ab • CMI• ;

मुद्रा ध्येयाः। ततो हृदीजरिम्मिर्मानसत्त्वमानीय सम-रसतां विभाव्याश्चेास्यमै। तिनमात्मानं चिरं भावयेत्। खेदे तु मन्त्रं जपेत्। तचायं मन्त्रः— ॐ हीः ष्ट्रीः विद्य-तानन हुँ हुँ फेट् फट् स्वाहा। ततो विसृज्योत्तिष्ठेत्।

# ॥ इति यमान्तकसाधनम्॥

### **≥ 281.**

त्रादौ तावत् सुखासनोपविष्टः साधको रक्ताकारनिष्यन्नं स्वर्थमण्डलं स्वहृदये विभाव्य तद्परि नौलहुँकारं
विन्यस्य हुँकाररिप्मजविद्यारिं गुरुवुडवेधिसत्त्वांश्रावलम्ब्य
पुष्पादिभिः सम्पूज्य नमस्कृत्य विश्वरणगमनादिकं
कृत्वा श्रून्यतां भावयेत्, ॐ श्रून्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहम्। तदनन्तरं रक्ताकार् ज्ञस्य्यमण्डलोपि हुँकारं
तत्परिणतं वज्ञं हुँकाराधिष्ठितं विभावयेत्। हुँकाररिप्मचोदितसर्व्यतयागतप्रवेशपूर्व्यक्तमं तत् सन्वं परिणम्य विद्यान्तकं विचिन्तयेत् श्रात्मानं प्रत्याखीढपदस्थितं एकमुखं
दिभुजं नौलवणं वामकरेण तर्ज्यनिकां पाशं दिश्चणकरेणोद्यतवज्ञं भयानकं पिङ्गलोर्ध्वकेश्म्। ततो भगवतो
स्वद्यमण्डले हुँकारपरिणतं हुँकाराधिष्ठितवज्ञं

एवस्भूतं विद्यारिं स्फ्रुरत्सं इरद्रूपं विश्वदलकमलोपिर स्वर्थस्यं भावयेत्। समयादिविधिपूर्व्वकं एतद् दिविचतुः-सन्ध्यं भावयेत्। ॐ श्राः विद्यान्तकत् हुँ।

॥ विद्यान्तकसाधनम् ॥

282.

#### नमो यसान्तकाय।

ॐ इन्द्राय हीः, यमाय धीः, वरुणाय विं, कुवेराय ह, ईशानाय त, अग्नये आ, नैक्तिये न, वायवे न, चन्द्राय हुँ, अर्काय हुँ, ब्रह्मणे फट्, वसुधाराये फट्, वैमचिचिणे ंखा, सर्व्वभूतेभ्यो हां, ही ही हुँ हुँ हेँ खेँ स्वाहा। विसन्तः। यत् खाद्यते तत् सर्व्वं यमारये देयम्।

॥ [यमान्तकस्य बल्लिमन्त्रः]॥

NC (a)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ANC वेम ।

<sup>\*</sup> B सादा।

² B ब्राइययो ।

<sup>4</sup> B खादा।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> N खाद्यं

पूर्वीक्तविधानेन चन्द्रमण्डलोपरि पौतमैं कारपरिणतं विश्वकमलस्थितं विमुखं चिनेचं चतुर्भुजं क्रष्णग्रुक्त-दिश्णवाममुखं सुवर्णगौरं सत्त्वपर्यिद्धणं व्याख्यानमुद्रा-धरकरद्वयं अपरद्श्चिणवामभुजाभ्यां वरदपृष्धित-नागकेश्ररमञ्जरीधरं नानालङ्कारधरमात्मानं मैचेय-रूपमालस्व्य मुद्रां बन्धयेत्। हस्तदयेन पृथक् मुष्टिं बद्धा तर्ज्जन्यौ अङ्गुष्ठमध्यो त्यापिते पृष्पाकारेण मौलयेत्। ततो जापमन्तः— ॐ मैं मैचेय स्वाहा।

# ॥ भैनेयसाधनम्॥

 $\sim$  284.

### नमो जन्भलाय।

पूर्ववत् श्रन्यतापर्यन्तं विचिन्याष्टदलविश्वपद्मोपित् चन्द्रे जँकारजं भगवन्तं जभालं ध्यायात् सुवर्णवर्णे लम्बोदरं सर्व्यालङ्कारधरं वामदक्षिणहस्ताभ्यां नकुली-बीजपूरकधरं रत्नसभावमुकुटं उत्पलमालाधरम्। पूर्व्वादि-दलेषु भाणिभद्रपूर्णभद्रधनदवैश्रवणान्, श्राग्नेयादिदलेषु केलिमालीविचिचकु एडली मुखेन्द्रचरेन्द्रान्, तथा यथोक्त-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This Sādhana is given twice in B.

ANC Has : 'ANC oralago ! 'N ette !

क्रमेण तेष्वेव च वसुधारा चिचका सिदत्तासुदत्ता आर्था-सुभद्रागुप्ता देवीसरस्वतीत्येता यक्षिण्यश्चिन्तनीयाः। वसु-धारा तु जम्भलमहिता सर्व्वा यक्षिण्यो वसुधारावत् यशास्तु जभासवत् एवं धात्वा जपेमान्त्रम्।) तच यक्षमन्त्राः — ॐ जभासजलेन्द्राय स्वाहा। ॐ माणि-भद्राय स्वाहा। ॐ पूर्णभद्राय स्वाहा। ॐ धनदाय स्वाद्या। ॐ वैश्रवणाय स्वाद्या। ॐ केलिमालिने स्वाहा। ॐ विचिचकुण्डलिने स्वाहा। ॐ मुखेन्द्राय स्वाहा। ॐ चरे न्द्राय स्वाहा। त्रय यक्षिणीमन्त्राः— ॐ वसुधांरिएये खाहा। ॐ चन्द्रंकाल्ये खाहा। ॐ दत्तायै स्वाहा। ॐ सुदत्तायै स्वाहा। ॐ श्रार्थायै स्वाहा। ॐ सुभद्रायै स्वाहा। ॐ गृप्तायै स्वाहा। ॐ देखे खाहा। ॐ सरखत्ये खाहा। एवं ध्यायतां जपतां विसन्ध्यं ऋष्टी शतानि जलचुलुकानां प्रयच्छतां चैसोक्य-राज्यं दक्षाति। प्रातरका करिंदितेन जलमध्ये जपतां त्रक्षयधनसम्बद्धिर्भवति । त्रय सुवर्णादिप<del>चे</del> वसुधारां यिश्रणीसिहतां दितीयपर्वे भगवन्तं जमासं यशैः परि-वृतमालिख सम्पृटीक्रत्याराधयेत्। अष्टी महासिङ्कीरपि ददाति।

## ॥ इति जभाससाधनम्॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B ॰चन्द्रकान्ति॰।

<sup>&</sup>quot; AC •श्रकाः ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C चले ।

<sup>&#</sup>x27; B ॰ रिकी।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B ०कान्छै।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> NC ०तर्का ।

( श्रुन्यताभावनानन्तरं ईषद्रक्तचन्द्रमग्डले यक्षणकटक-मष्टदलपद्माकारं तन्मध्ये वँकारेण वसुधारां पौतवर्णां धान्यमञ्जरीहस्तां वरदां सर्व्वालङ्कारभूषितां ऋष्टयक्षिणी-परिष्टताम्— तद्यथा, भद्रा सुभद्रा सुनन्दां गुप्ता सुगुप्ता सरस्वती त्रार्था चन्द्रकान्ता चेति। एताभिः परिष्टता महादेवी तस्या भगमध्ये जँकारजं जम्मलं वसुधारा-ऽऽलिङ्गितं सम्पृटवोधिचित्तविनिर्जातं रत्नसमुन्नतहस्तं प्रव्यक्तं भावयेत् 🖟 क्षरणकाले भगवतः पूर्व्वस्यां दिशि नीलवर्षे माणिभद्रं दक्षिणस्यां दिशि पौतवर्षे पूर्णभद्रं पश्चिमायां रक्तं वैश्रवणं उत्तरस्यां रक्तं धनदं श्रक्तिनेर्ऋति-वायव्येशानको ग्रेषु नौलं पूर्णं सुपूर्णं पौतं के सिमासिनं रक्तवर्ण मुखेन्द्रं ग्र्यामवर्ण चरेन्द्रम्— सुवर्णवर्ण पञ्च-किरौटिनं दक्षिणइस्ते बौजपूरकं वामइस्ते रत्नप्रवर्षि-नकुलीधरं स्फरत्यञ्चतथागतं शङ्कामुग्डपद्ममुग्डे महा-निधाने रत्नाद्रिपवर्षमाणे स्वयहं पाददेशे चिन्तयेत् पौत-वर्ण श्रीजमालनायं नीलात्यलमालाधारिणम्। सर्व्वे चैते त्रष्टयिष्टिणीभगमध्यस्थिता रत्नप्रवर्षमाणा जन्भससहणा भावनीयाः। पूर्व्वदारे धनदमहाधनदौ दक्षिणदारे यसमहायसौ पश्चिमदारे केलिमहाकेलिनौ उत्तरदारे पूर्णं सुपूर्णों। एती नम्नी सम्बद्धाणी सम्बोदरी रत-प्रवर्षकी। तता मुर्भि माणिभद्रं चक्षुदये वैश्रवणं वर्न्ने

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B मन्दासमन्दाः।

BN सवर्षे ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ANC मखि॰।

**<sup>.&#</sup>x27;. C ∘मचापूर्वी**।

मुखेन्द्रं स्तनान्तरे पूर्णभद्रं नाभी धनदं जरुभ्यां केलि-मालिनौ विचिचकुग्डलिनौ पाददये इति देवतान्यासः। अक्षरन्यासन्तु ॐ मूर्धि ज्लुँ ललाटे क्लुँ कर्णयोः हा मस्तकपृष्ठे ॐ मणिबन्धे ज्लुँ इस्तमध्ये ब्लुँ सर्व्वाङ्गुल्यग्रे सः सर्व्वाङ्ग्लीमूले । ॐ जम्मलजलेन्द्राय स्वाहा ! ॐ उनुँ ब्नुँ स्वाइत्युदकमन्त्रः। तथा तर्ज्ञन्यां माणिभद्रो मध्यमायां पूर्णभद्रो अनामिकायां धनदः कनिष्ठायां वैश्रवणः इस्तपार्श्वे मुखेन्द्रः विचिचक्रण्डलिनी श्रङ्गष्ठे मणिवन्धे केलिमालिनौ। एतदशुर्न्यासं इस्ते कत्वा प्रातर्व्वजोदकादिपञ्चासतं तद्भावे बजोदकमध्यदक-मिश्रचुलुकेन पौत्वा इस्तेनादायाष्टीत्तरशतचुलुका देया-स्त्रिसन्थम्, ऋचिरादेव सिध्यति। ॐ उलुँ वलुँ सः इत्युश्चार्य उद्बच्चकानि देयानि। एवं क्षते यदि न सिध्यति तदा श्रीवज्ञहुँकाररूपमात्मानं ध्यात्वा जमासप्रतिमां विषराजिकास्रवग्रधुस्तूरपचरसभ्रम्भानाङ्गारैर्सेपयित्वा त्रातपे शोषयेत्। पश्चात् प्रमणानामौ तापयेत् कृती नियतं सिध्यति।

॥ इति विस्तर्जमाससाधनम् ॥

I ANC SEL

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> ANC च्लुं।

<sup>•</sup> NCB चिविक्र •।

<sup>\*</sup> ANC ॰पद्मे उडं।

<sup>&#</sup>x27; AN हैं, C ज़ें।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B जन्मल०।

श्रन्यताभावनानन्तरं द्धर्ये पीतजँभवं जभासं विमुखं घड्भुजं त्रक्षाभ्यजटामुकुटिनं दक्षिणविभुजैः मातुसुङ्गा-ङ्गुश्रवाणधरं प्रथमवाम भुजैकेन वामपार्श्वस्थितप्रज्ञासिङ्गि-तमपरवामभुजाभ्यां सपाशनकुस्तीकार्म्मुकधरमात्मानं निष्पाद्यायतस्तद्रूपं ध्यानेनारोप्य तिस्त्रिर्सि महावजधरं ध्यात्वा तद्व्येणाभिषेचयन् वजोदकमष्टोत्तरश्रतचुसुकं पातयेदिति। ॐ जभासजनेन्द्राय स्वाहेति मन्त्रः।

# ॥ त्रामायान्तरेण जमासमाधनम्॥

#### 287.

पूर्वीक विधानेन हदीन्दुमध्ये बीजं दितीयस्य तृतीयं पीतवर्णं श्रन्यदेवेनाकान्तं अर्डेन्दुशिरिसभूषितं तेनैव बीजनिष्यत्नं श्रीजम्मलं पीतवर्णं दिभुजं दिश्व एक्तं बीजपूरकं वामहक्तेन रत्नप्रवर्षमाणनकुलीधरं पञ्चबृड-किरीटिनं पदद्येन श्रद्धमुण्डपद्ममुण्डी महानिधानावा-कान्ती नीलोत्पलमालाधर सर्व्यालङ्कारभूषितं जम्मल-रूपेणात्मानं भावयेत्। स्वयन्तेऽपि प्रविशन्तं नानारत्ना-दिप्रवर्षमाणं श्रात्मानं चिन्तयेत्। ततो मुद्रां बन्धयेत्। हस्तद्येन मुष्टिं बद्धा मध्यमामध्यमतृतीयपर्वभमा इति

ANC ०भुजकेन। ANCAb हतीयस्य। <sup>2</sup> Ab • धान मेव किन्तु

जम्मलमुद्रा। ॐ जम्मलजलेन्द्राय खाहा— ऋनेन मन्त्रेण भट्टारकायाष्टोत्तरश्रतमुद्दकचुलुकं देयम्। पञ्चात् पूजां कत्वा मन्त्रं जपेत्। ततः सिद्धिर्महाधनदपतिर्भव-तौति न मंश्रयः।

॥ संक्षिप्तं श्रीजभाससाधनं समाप्तम् ॥

288.

पूर्वोक्तविधानेन हृदि विश्वपद्मचन्द्रे पौतजँकार'निःस्तरिफ्मिभिर्वुडादौन् सम्पूज्य पापदेशनादेश्तरकाखं
श्रन्यतामामुखीक्तय तिस्मन्नेवावस्थाने विश्वपद्मचन्द्रे जँभवं
बौजपूरकं बौजगभं तद्रिक्मिभरनेकविधसच्चार्थं कृत्वा
तत्परिणामेन जम्भलं हेमवर्णं पञ्चबुद्धरत्नमुकुटिनं
दिव्यवस्त्राभरणं दिभुजैकमुखं बौजपूरकधारिद्दिश्णकरं
नानारत्नोद्वारिमुखनकुलीवामकरं नौलात्पलमाखाधरं
उभयपार्श्वाविध्यतर्त्नमञ्जरीवर्पयश्चदयं चरणाधःस्थापितरत्नमञ्जरीघटमनेकरिक्ममालाकुलमान्मानं प्रविचिन्त्य
ॐ जम्भलजलेन्द्राय स्वाहा इति मन्त्रं जपेदिति।
हस्तदयेन मुष्टिं कृत्वा मध्यदृतीयपर्व्वभङ्गेन मुद्रया
हृत्करिम्भूर्थीर्णायां दद्यात्। प्रातर्प्यवं भरिति ध्यात्वा
श्रष्टोत्तर्भतजलाञ्जलिमनेन दद्यात्, ॐ जम्भलजलेन्द्र
धनं मे देहि स्वाहा।

॥ संक्षिप्तजभासताधनम् ॥

<sup>1</sup> ANC • निष्पन्नं तं।

<sup>\*</sup> AC धनन्देचि ।

## नमोऽशेषसम्पत्तिदश्रीजनभलाय।

्रिष्रयमं तानमन्त्री सर्व्वपदार्थान् स्वदेहं च श्रुन्धं विभाव्य तदनन्तरमीषद्रक्तचन्द्रमण्डलं प्रज्ञोपायमयं तदेव यश्रकटं ऋष्टदलपद्माकारं तन्मध्ये वँकारेण वस्-धारां पीतवर्णां धान्यमञ्जरीहस्तां वरदां सर्व्वाचङ्कार-भूषितां ऋष्टयक्षिणीपरिष्टताम्—तद्यथा. भद्रा सुभद्रा गुप्ता मुग्ना देवी सरस्वती ऋार्या चन्द्रकान्ता च-एताभिः परिष्टता महादेवी तस्या भगमध्ये जँकारेणात्मानं पञ्च-बुडकिरौटिनं दक्षिणइस्ते बौजपूरकं वामे नकुसौधरं पञ्चतथागतानिप रत्नाद्प्रवर्षमाणान् पादद्येन प्रञ्ज-मुण्डपद्ममुण्डी महानिधानी रत्नादिपवर्षमाणी स्वयह-देशे विचिन्तयेत्। पौतवर्णं नौचात्पलमालाधरं श्री-जम्मलनाथं वसुधाराखिङ्गितं बोधिचित्तविसर्ग्गनिर्यातं रत्नसमूद्द्याप्ताश्रेषाकाशं विभावयेत्।) 'क्षरणकाचे पूर्व्वस्यां दिशि नीसवर्णं पूर्णभद्रं, दक्षिणस्यां दिशि पौतवर्ण वैत्रवर्ण, पश्चिमस्यां दिशि रक्तवर्ण धनदं, उत्तरस्यां दिशि पौतवर्षं माणिभद्रं, श्रामेय्यां दिशि रक्तवर्णे विचिचकुराडलिं, नैक्टियां नीलवर्णे केलिमालिनं, वायव्यां पौतचरेन्द्रं, रेशान्यां पौतमुखेन्द्रं, सर्व्वे चैते श्रष्टयसिणीभगमध्ये स्थिता रक्षप्रवर्षमाणाः जन्मल-सहशा भावनीयाः। पूर्व्वदारे धनदमहाधनदौ नग्नौ

Ab TEO I

लम्बरुषणी रत्नंवर्षकी दक्षिणदारे पद्ममद्यांपद्मी पश्चिम-दारे केलिमहाकेलिनी उत्तरदारे पूर्णसुपूर्णी, एतेऽपि लम्बरुषणाः। जभालनायस्यानुलोमेन मन्त्राष्ट्ररादिन्यासं कुर्य्यात्। 🕉 शिखायां जं मुखे भस्न भुजदये ज ह्यदये र्ले नाभौ द्राय जरुदये स्वाहा जानुदये चेति। मुर्क्षि माणिभद्रस्तु चशुर्दये वैश्व'वणः तथा मुखेन्द्रो मुख-संस्थितः पूर्णभद्रः स्तनान्तरे नाभौ धनदो यष्टः जरुदये केलिमाली पादद्ये विचिचकुग्डिलः मर्व्वाङ्गेषु चरेन्द्रकः जमालनायः स्वातमा, एवं ध्येयः। ऋधनासर्न्यासः— ॐ मूर्कि 'च्लुँ ललाटे 'ब्लुँ कर्णदये सः मस्तकप्रष्ठे विन्यसेत्। इस्तन्यासोऽधुना कथ्यते। देवताभिरष्टरैसु ॐ मणिबन्धे 'उल्, इस्तमध्ये ब्ल्, सर्व्वाङ्गल्यये सः सर्वाङ्गुलीमूले। ॐ जमालजलेन्द्राय खाहेति प्रतिष्ठा कर्त्तव्या। तर्जन्यां माणिभद्रः पूर्णभद्रस्तु मध्यमायां त्रनामिकायां <sup>'</sup>धनदः कनिष्ठायां वैश्रवणस्तथा **मुखेन्द्रो** इस्तपार्श्वे मणिबन्धे केलिमाली अङ्गुष्ठे विचिच-कुराडिकः तर्ज्ञन्यङ्गुष्ठयोस्तु चरेन्द्रकः इस्तमध्ये जम्मल-जलेन्द्रकः। वज्ञोदकादिपचामृतं तदभावे वज्ञोदक-मपि उदकमिश्रचुलुकेन पौत्वाऽष्टोत्तरशतचुलुकानि देयानि चिसन्थम्। अचिरादेवासौ जम्मलसदृशो भवति,

¹ C ०वर्षणी।

<sup>2</sup> ANCAb • पद्मकी ।

<sup>3</sup> AC केलिमालिनौ ।

<sup>•</sup> B and Ab sometimes write • सनः for • वयाः।

<sup>6</sup> AC 35 1

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B खुँ।

<sup>1</sup> AC # 1

<sup>8</sup> B ₹, NC ₹ ; A omits.

<sup>°</sup> AC नन्दः।

धनकनकसम्रहः पृथिवीं द्रव्यपूर्णां करोति। ॐ उसुँ ब्सुँ सः इत्युद्वार्य्य चुस्कादि देयानि। ऋसिंहे सित श्रीवज-हुँकारमात्मानं ध्यात्वा जम्भस्तप्रतिमां विषराजिका-निम्बपचं धुस्तरकश्मशानाङ्गारैः प्रसिख्य ध्यायात्। तथातपे शोषयेत्, पश्चात् श्मशानाग्नौ तापयेत्। क्रुंहोऽपि नियतं सिंहो भवति।

# ॥ श्रीजम्भलसाधनं समाप्तम् ॥

× 290.

श्रनामिकाये पौतजँकारं ध्यात्वा सृदादिकुग्डे च जम्मसं ध्यात्वा श्रनामिकामूले पानौयधारामन्यहस्तेन पातयन् स्तनमस्तक एव पतन्तीं जँकारमष्टोत्तरणतं जपं विचिन्तयेत्।

## । धाराजसालोपदेशः।

दिश्णकरे चन्द्रस्थवुँ श्रादिपञ्चबीजपरिणतपञ्चतथागतान् ध्यात्वा तांश्वन्द्रेण सह द्रवीक्तत्वा श्रयतो
जँभवं जम्भलं प्रसिद्धं निष्पाद्य पूर्व्वोक्तद्रवेण तिच्छरसि
उदकेन सहाष्टोत्तर्शतं विर्लतर्ज्ञन्यर्डमुष्टिहस्तेन चुलुकं
पातयेदशेषसम्पत्तिभवतीति।

# । जमालस्योपदेशः।

जिनो वैरोचनो खातो रत्नसभव एव च। श्रमिताभोऽमोधसिडिरस्रोभ्यस प्रकीर्त्तितः॥ वर्णा त्रमीषां सितः पौतो रक्तो हिर्तिनेचकौ ।
बोध्यक्षी वरदो ध्यानं मुद्रा त्रभयभूस्पृशौ ॥
तथागतानां बीजं वुँ त्र्यां जिँ खँ हुँ ।
दन्दौ दक्षिणपाणिखे पञ्चाष्ट्ररसमुद्भवान् ।
ध्यात्वा तथागतान् पञ्चद्रवरूपान् विभावयेत् ॥
जम्भसं जँकतोद्भृतं ध्यात्वा चुसुकमादरात् ।
तन्मन्त्रं जह्या पयसां दद्यादष्टोत्तरं शतम् ॥

॥ [जमालस्य चुलुकदानविधिः]॥

291.

ॐ ग्रः इति त्रावाह्य स्वहृदि त्रिकारपरिणत-चन्द्रमण्डलमध्ये हुँकारेण नवारवज्ञं तन्मध्ये इन्द्रगोप-समानहुँकारात् पूर्व्वोक्ताकारमन्त्रेण जम्मलनायं स्वहृदि प्रविश्वन्तं उच्छुप्म डिम्मरूपं त्रविष्ठकर्णं कृष्णवर्णं पिङ्गोर्ड्व-केशं वामनाकारं क्रतस्वकृटिनं दंद्रांवन्तं रत्नसम्भव-मुक्तरिनं त्रष्टनागाभरणभृपितं वामकरेण रत्नादिक-मुक्तरन्तीनकृलीधरं दृष्टिणेन रक्तपूर्णकपालधरं दृष्टिण-शिरःकनकवर्णनानालङ्कारभृपितं पतितधनदं पद्मा-मवष्टस्य रत्नच्छटादिकमुक्तिरयन्तं स्प्रुर्द्रश्मिमाला-कृलमात्मानं विचिन्त्य उच्छुप्मकं दृष्टिणकरे ॐकारज-श्कटकं वँकारजभद्रघटंमिव ढालयन्तं इस्तमध्ये जंकारं

<sup>&#</sup>x27;N' कां∘, AC काा∘।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AN जं ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A • जम्भनस्य रूपं।

<sup>^</sup> B ∘वर्षाः।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A वासमाका०।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> C ० सिवालप**न्तं** ।

तर्ज्जन्यां भकारं मध्यमायां सकारं श्रनामिकायां जकारं किनष्ठायां लेकारं ज्येष्ठायां द्राकारं मिण्वन्धे यकारं ततः ॐ स्वाहाकार इति मन्त्रन्यास-भावनाक्रमः। मुखमिभमन्त्र्य जस्तं दद्यात्। ॐ उसुँ ज्लुँ स्वाहा, उदकचुनुकदानमन्त्रः। ॐ रेन्द्राणि मुखसमिर स्वाहा। हस्तान्भुखं मुखाद् हस्तं तन्भुखे दापयेत्। एवं कियया सर्व्वसन्त्वदारिद्युदुःखच्छेदार्थं जम्भसं भावयेत्। जम्भस्त एव भवतीति।

उच्छुष्मजभाषमाधनम्

292.

दारिचुदुःखाइतमानसानां का चित्तर्दात्तः सुगतस्य क्रत्तेः। अत्रत्र कोपादिव जम्मकोऽसौ उच्छुष्मरूपं भयदं चकार॥

नत्वा तं जम्भलं नायं सर्व्वाशापूरकं लघु। डिम्मरूपं महावीरं वक्ष्ये तत्साधनं स्फुटम्॥

ॐ त्रः त्रावाद्य पश्चात् स्वहृदि च पुनर्जातपूर्णेन्दुमध्ये ध्यायाद् वजं नवारं स्पुरदमलकरं कृष्णहुँकारजातम्। जँकारादिन्द्रनौलात् कुलिश्वरटके रिक्सजालं खपूरं सर्व्वरुष्णहम्मरूपं दिभुजमय मुखैकं भावयेत् क्रोधमूर्त्तिम्॥

मेघाभं डिम्भदेइं हतस्कुटिमुखं क्रुड्डहत्तान्तनेषं स्यूलाक्नं कृष्णवर्णं वसनविरहितं घोरदंष्ट्राकरालम् ।

<sup>1</sup> A 新期(0)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AC क्रपया।

ढोस्नाविड्यप्रति वै कुपितफणिधरै रष्टिमिर्भृषिताक्रं खर्वे पिङ्गोर्श्वकेशं स्फ्रिदनसरुचि वज्रमासाप्रभं च॥ घोरापौततनं गदाकरमधो वक्तं च रक्तोदमं ंत्राक्रम्याह्वियुगेन भूतलगतं रोपात् कुवेरं स्थितम्। रक्तापूर्णकपालपानमलमं समोदरोमाञ्चितं रत्नोद्वारमुखीं निपौद्य नकुलीं वामेन इस्तेन वि]॥ नैःखं दःखतमो इरन्तमिखलं रत्नित्वषा देहिनां विष्णुब्रह्मइरेन्द्रदैत्यमुनिभिः "पूज्यं च लेाकाधिपैः। लक्ष्मी चामरलालितं सुरवध्यक्षाक्र'नाभ्यर्चितं बीजन्यासपरं धनदराजं वा(?)दानाय दत्तं ग्रुभम्॥

🕉 उसँ स्वाहेति मन्त्रेग मुखे शिप्तोदसचुसुनं तदाक्षय मुखात् तोयं इस्ते क्रत्वा सुखं पठेत्— ॐ ऐन्द्रां शि मुखभमरि स्वाहा। पुनर्ननैव मन्त्रेण श्रष्टोत्तर-**शतचुलुकम्**—

जम्मलाय च षएमासान् त्राह्यो दद्याद् जपे दिप । दत्त्वा तोयं तमानौतं सम्यूचीवं विसर्ज्ञयेत्॥ एवं पएमासयोगाद्विरतमनसा भावयेद् भक्तचित्तः प्रातश्च काकघोषे सुविमलसलिलं शौतलं यः प्रय<del>च्</del>छेत्। स स्यादुच्छुष्मतुच्यो हरति म तु दृशा सर्व्वदारिद्युदुःखं निर्विद्यो वित्तनायः प्रभुरिव जगतां बुबक्षत्यैक देशः॥

॥ उच्चप्मजमालं साधनं समाप्तम् ॥

I ANC •वरै•। <sup>2</sup> AC व्याकस्प्या•। <sup>3</sup> A पृथ्यच्या

AC नान्यचित्तं।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC ०दिति।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AC ॰ घ्रकः ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AN • जनाय• ।

× 293.

वन्दे विश्व बगुणराशिमचिन्त्यमृत्तिं तं जमालं चरणनम्रसुरासुरेन्द्रम्। निर्वापयन्ति मणिकाञ्चनवस्त्रवर्षे-दीरिचुदावदइनं स्मृतयोऽपि यस्य॥ शौचं विधाय शुचिवस्त्रसुगन्धिगाचो मन्त्री सुखासनगतः परिभाव्य मैत्रीम्। कारु एयमोदसद् पेष्टर एश्वन्यता दि सर्व्वं विधानमहितं परिशुद्धबुद्धिः॥ अं ऋः इति प्रथमतः सित्रक्तवर्णे त्रावाद्य चाष्ट्रग्गं स्वहदीन्द्मध्ये। सच्छामहुँक्षतिभवे च नवार्वज्ञे विस्पष्टहुँकतियहं गगनाङ्गनस्थम्॥ हुँबौजकात् स'रसकुङ्गमसन्निकाशात् पूर्वोदितेन पटुम न्त्रवरेण नायम्। उच्छ्प्मकं विकचनीसमरोजकान्ति पिङ्गोर्श्वकेश्रमणिकाञ्चनचित्रमौलिम्॥ **सदासनाक्रतिमविड्यसुकर्णपाशं** बालं विसारिनवचन्द्रकला सुदंष्ट्रम्। रत्नेश्रोखर कमष्टफणीन्द्रभूषं मूर्ज्ञान्तरत्ननकुलीस्तवामपाणिम्॥

<sup>&</sup>lt;sup>L</sup> C • रसं।

<sup>े</sup> रसं। <sup>2</sup> AC यन्म०।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AC विश्वास्ति०।

<sup>\*</sup> AC सुवृष्टं।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> AC •मक्करः।

संपूर्णलोहितकरोटिगतान्यपाणिं त्राक्रम्य पादतसकेन 'निषस्रूरम्। स्वर्गा द्विकान्तिमणिकाञ्चनचित्रवेशं रत्नच्छटावमथ्चर्वितभीमवक्रम्॥ सव्याभिपातिधनदं प्रविश्वन्तमीक्य योगौ भवेद् भटिति जमालक्रपमेव। बाढं स्फ्राइइलरियावितानशोभः शान्ताशयस्तदन दक्षिणपाणिपद्मे ॥ **इँका रबीजं प्रथमं** विभाव्य वँकारजं भद्रघटान्तमध्यम्। मध्ये करस्यास्य जकारबीजं म्भकारकं तर्ज्ञनिकानिपस्म ॥ मध्याङ्ग्लीपीठगतं लकारं श्रनामिकान्यस्त नकारबीजम्। कनीयसी चाङ्गलिकाश्रितं तु चेंकारकं द्राक्षतिमन्यसंश्रिताम्॥ इस्तस्य मुले परिभाव्य यं च स्वाहाकृतिं नियन्चित्तरृतिः। यथापदेशं मलिलं म्खेऽस्य दद्यानिरातङ्गमतिक्रमेग्॥ एवं क्रमेण नियतं सभुपास्यमानः समानब्डिधनपुचक्तस्व राज्यम्।

श्रीजमालः सकलवाञ्चितमच दसे लोकान्तरे सकलदुःखमपाकरोति॥ इदं विधायापि यदच पुग्यं मयास्तु तेनाशु जनः समग्रः। चिन्तामणिर्भद्रघटस्य पाचं श्रहं च सर्व्वार्त्तिहरो भवेयम्॥

ं ॐ ऐन्दाणि मुखभ्रमरि स्वाहा, चुलुकमन्त्रः। ॐ ज्लुँ स्वाहा, जलमन्त्रः। ॐ जम्मलजलेन्द्राय स्वाहा।

॥ पिर्डितस्थविरकुमाराकरगुप्तविरचितमुच्छुष्म-जम्भसमाधनं समाप्तम्॥

<sup>×</sup> 294.

### नमो जम्भलाय ।

पूर्व्ववत् श्रन्यतापर्यन्तं विभाव्य ॐ श्रः दिति श्रावाहनमन्त्रं पिठित्वा श्रकार जं रजनीनायकमण्डलं विचिन्तयेत्।
तदुषरि कष्णहुँकार जं नवारवजं तन्मध्ये दृन्द्रगे।पिनमं
जँकारं तेन श्राकारं विचिन्त्य तत्मकलपरिणामेन
भगवन्तं जम्मलं भावयेत् उच्छुष्मं डिम्मरूपं श्रविद्वकर्णं
ढे सिक्षणं जर्द्धपिङ्गलकेशं 'खर्व्वं नौलं महोदरं कतध्कुटिकं दंष्ट्राकरालवदनं मौलिस्थितरत्नसम्भवं श्रनन्ततस्थककक्षेटिकमहापद्मकुलिकशङ्कपालवासुकिपद्मद्रत्यष्ट-

AN vai

² N भवस्यां। 🧮

These Mantras are given only in N.

<sup>\*</sup> AC बा:, N बां।

<sup>&#</sup>x27; ANC खलांगीन ।

नागैः क्षतभूषणं दिभुजं वामेन नाना रत्नादिद्रव्यमुद्गिरन्तौं नकुलौं दक्षिणेन रक्तपूर्णकपालं पानामिनयेन धारयन्तं रक्तद्यनेचं वन्द्रस्थित वज्जविष्ठरं
दक्षिणेन चरणेनाक्षान्ताधोमुखपतितगीरनानालक्काररत्नमुकुटिधनदं स्पुरद्वजरिक्षमालाकुलम्। द्रत्यनन्तरं
स्वद्ष्षिणपाणौ ॐकारं शक्टरूपेण इस्तमध्ये वँकारं
भद्रघटमिव ढालयन्तं जंकारं तर्ज्ञन्यां भकारं मध्यमायां
लकारमनामिकायां जकारं किनष्ठायां लेकारं ज्येष्ठायां
देशकारं मणिबन्धे यकारं च तज्जैव स्वाहाकारं च
तत्समीपे—इति भावनाक्रमः।

एतां च भावनां कत्वा साष्टात् श्रीजभानो भवेत्। तथा सति च सत्त्वानां दारियुद्रावणक्षमः॥

तवायं पानीयदानक्रमः। ॐ ज्लुँ खाहा इत्यनेन
मन्त्रेणादकचुलुकं मुखे प्रक्षिप्याक्षप्यं च हस्ते क्रत्वा
ॐ रेन्द्राणि मुख्यमरि खाहा अनेन मन्त्रेणाधःस्थिताय जम्मलाय तद्दकं दद्यात्। अष्टोत्तरणतचुलुकेष्ठप्ययं क्रमः। तवायं पानीयदानानुणंसः—

पएमासात् सिडिराखाता कर्त्तव्यो नाच संशयः। किमस्यसाध्यं मन्त्राणां योजितानां यथाविधि॥

॥ इत्युच्छुष्मजम्भसभावनापानीयपरिगामनाक्रमः समाप्तः॥

³ С 🦫 і

<sup>•</sup> ANC प्रस्तिप्य only.

<sup>•</sup> B मन्त्रियां।

## नमः श्रीउच्छुद्मनम्भलाय।

वितरतु स स्निकुसारी मुनौन्द्रंश्चन्यस्तिसम्पदः पर्माः। चम्बकसम्बद्धः बृद्धः सृष्णमणियुतचुम्बि चर्गो। यः॥

> निरुत्तरगुणाद्वैतरत्नपत्तननायकः । स्वसम्यद्भिजगत् तूर्णं निनीषुरिति सेव्यताम्॥

तच प्रथमं तावत् मया श्रीजम्मसमाराध्य भूस्यिधगमक्रमेण तदातमीयजगद्भ्यद्यादिनिःश्रेयसं 'सम्प्रति प्रतिष्ठापनौयमित्याश्ययान् सुपिरे निरनुखारं श्रकारं सुसं
स्फुरद्रिम्नकं तज्जं चन्द्रमण्डलं तच हुँकारं मध्ये नौसं
विहः परित उपत्यौतं 'स्फुरत्यौतरिम्मसमूहमूईशिरस्कं
तज्जंवजं श्रधः चतुभिः स्विकैरुईं पश्चाभियोगान्ववस्विकं नवाङ्गप्रवचनविषुद्धा अन्ये तूई धश्चेकौकतमध्यस्रचिकयोगान्ववस्वचिकं हुँकारवद् वर्णकियं 'मुष्यसर्गतसन्द्र स्थतादशहुँयुक्तं भावयत्। ततो हुँकारवज्ञाभ्यां
रश्मयः स्फुरित्वा ॐ श्रः इति मन्त्रोचारणपूर्व्वकं दश्मस्
दिद्द मन्वार्थं कुर्व्वन्तीं जम्मसमूर्त्तमन्यदौपानयनन्यायेन
श्रानीय प्रत यकान्तमूर्त्तं विभाव्य रिम्मिभः पश्चोपसारपृत्रां ए।पटिशनां च यावदुपेशां तदनन्तरं हुँवजरिम्मपु मसन्त्रशीरमन्तर्भाव्य सर्व्वप्रपश्चरित्वन

<sup>&#</sup>x27; A व्यङ्गामिक (', व्यवसृहिक)

<sup>\*</sup> ACNb egfma. i

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A स्पतितः

¹ AC •धर्मावर्शकीकृत्यः

<sup>&#</sup>x27; Nb मुखाः ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AC ०व्हपेशा ।

<sup>4</sup> A सम्पद्धि, Ab परि०।

<sup>ं</sup> C तर्ज्ञनी 🕕

<sup>8</sup> Nh • प्रियं।

<sup>10</sup> ACNb •मगडलस्थ• ।

श्रन्यतास्वभावेषु चन्द्रवज्जबीजर्राम्राषु 🕉 द्यः इत्यनेन स्फुरितेनाक्षण्य भगवन्तं प्रवेशयेत्। प्रवेशानन्तरं भाटिति चन्द्रादिनिष्यन्नमात्मानं भगवन्तं उच्छुष्मं पञ्चवर्षेकुमारा-क्ततिं ख़र्व्वे विश्वपद्मस्यं चन्द्रोपरि 'सर्पाभरणभूषितं रत्न-मुकृटिं 'मुञ्चद्रत्ममुखपौताङ्गसुप्तधनदस्य ससाटं दक्षिणेन चरणदयं वामेनाकान्तमूर्त्तिं प्रत्यासौढपदं नम्रं 'ऊर्ड्वलिङ्गं लम्बोदरं हृदि दक्षिणपाणिस्थरक्तपूर्ण-कपालाभिमुखदृष्टिं वामजङ्घासक्तवामकरेण रत्नच्छटोट्-गार्य्यधोमुखनकुलौं द्धानमविद्वढोल्लकर्ण्दयमर्जेन्द्दंष्ट्रा-करासवदनं रत्तवर्त्तुलविनेचं क्रतस्वतुटीललारं पिङ्गोर्द्ध-केशं भूस्पर्शमुद्रनी साष्ट्रोभ्यमुनिमुद्रितमस्तकं नीलानन्तवद्वतेशं रक्ततश्रवक्षतकर्णवेष्टनं सृणालधवल-दूर्व्वाश्यामनकीटनकतयज्ञोपवीतं महापद्मकृतहारं मुक्तवासुिकतमेखसं कुन्दसुन्दरपद्मकृतनूपुरं पौतमञ्जू-पालकतकञ्जर्ण धूमाभकर्नुरक्तिकक्षतकेयूरं नौलवर्ण बहिः परित ईपत्पीतं स्फ्र्यद्रिशममृहं ध्यात्वा सलाटमुख-दशिग्वामबाहृहृदजोपरि दशिग्वामजङ्गां दशिग्वाम-चरणानामन्तः ग्रुपिरस्थेषु नवसु चन्द्रमण्डलेषु ॐ जमालजलेन्द्राय स्वाहा इत्यक्षराणि पौतानि पौत-रियमकानि पश्येत्।

तदन नासावायार्निर्गमनसमये ॐकारादिरिग्रसिम-र्ह्हदये हुँवजरिग्रसिमञ्जतिहिं स्फुरित्वा स्पर्शमाचेण

¹ AC सर्व्वा∘

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Omitted in AC.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> C ॰टपट्टं, A ॰टपरं।

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> ACNb समरह० ।

<sup>\*</sup> AC ऊर्ट्डीप लिक्स दं।

भगवद्रपाणां सर्व्वसच्चानां चित्तचैतन्यवायोः प्रवेशसमये इंकार<sup>े</sup> प्रवेशचित्तस्थिरी करणेनामन्त्रयेत्। नानारत्नानि च सर्व्वलोक्धातुस्थानि नानानकुलीधनद्मुखेषु प्रवेशयेत्। पनवीयनिर्गमे नागादौन् गिलितरत्नानि पुरतो वमतो ध्यायादेवं भूयो भूयः स्फ्रुएसंहर्एादिकं च। तदनु खेरे मति नमो रत्नचयाय नमो माणिभदाय महायक्ष सेनापतये 🕉 जभासजलेन्द्राय स्वाहिति मन्त्रं दशाधरन्यासमन्त्रं वा जपेत्। जलदानकाले तु उत्तान-द्धिणहस्तस्य मध्ये वँकार्राभिर्हस्तं भद्रघटमिव कुर्व्वन्तं इस्तमृले ॐकार्राग्रमिभः 'कङ्गणाकारैर्युक्तं वँ मध्ये जं तर्ज्ञनौमध्यमानामिकाकनिष्ठाञ्चेष्ठाग्रेषु 'भसजलेन्द्रा' त्रक्षराणि यथाक्रमं ॐ वँकारयोर्माध्ये यकारस्य वाम-दिश्रणपार्श्वयोः स्वाहा ऋश्ररम्। एतानि स्वस्वस्थान-गुपिरेषु चन्द्रस्थानि पौतानि पौतरिग्मकानि ध्यायात्। मजलपृष्यगर्भहस्तं मुखसमीपे क्रत्वा ॐ ऐन्द्राणि मुखस्रमरि स्वाहेति मन्त्रेण सप्तवारानभिमन्त्रयेत्। तदनु प्रसारितेन इस्तेन दीयम<mark>ानं जलं मुखेन प्रवेशितजँकाररक्</mark>रिमीभः हृदिस्थवज्ञहुँकाररिम्मभिश्च क्षतपौतवर्णे कुलिश्रमुखान्निः-मृत्य करगतं <mark>काटिति पुरतो भावितस्याभिमुखस्यास्य भगवतः</mark> प्रतिमाया वज्जकुहरे ॐ उसुँ स्वाहेति मन्त्रेणाष्टीत्तर्श्रतं नमो रत्नवयायेत्यादिना च सप्तवारान दद्यात्। नमो रत-

<sup>1</sup> AC • देशा।

² Ab •करेगा।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A •यद्दाय।

<sup>•</sup> Nb कवणाः।

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Nb अस्भलः।

<sup>&#</sup>x27;Nb ∘ऋाय ।

<sup>1</sup> A reads ॐकारादीन after this.

चयायेत्यादि ना चैकवारे। चारितन गुडमिश्रस्ष्टराण्डुला-दिभिर्वलिं भगवते दद्यात्। तदेवं यथाशिक चिसन्थ्यमेकसन्थ्यं वाऽनुष्ठाय स्तुतिं प्रणिधानं च कुर्य्यात्। तदनुभावितं भगवन्तं ॐ वजमुरिति विसर्ज्ञयेत्। किञ्च कार्त्तिकौ पाल्गुनौवैशाखाषाक्यां वाऽन्यतमस्य पूर्णमास्यां श्रन्यस्मिन् वा शुभे दिवसे शिलाशकलं यहौत्वा भाटिति भगवद्रूपं निष्पाद्य सम्पूज्य च यहौतपापधेन शिलेकेनैवं चौरक्रमेण प्रतिमां कारयेत्। कृतं चात्मानिमह यथाक्रमं भगवन्धूर्तिं साक्षरन्यासं विभाव्य जलदानादिनाऽऽराधयेदित्युपदेशः। तदा तु न विसर्ज्ञयेत् भगवन्तं प्रतिमृत्यां हि नित्यमव-स्थितं सत्कुर्यात्।

॥ परिडताभयाकरगुप्तरचितमुच्छुष्म**जम्भस्तसाधनं** समाप्तम्

296.

श्रीमान् विधृताखिलकल्पजालः कारुत्यमैत्रीपरिभावितातमा । धनप्रदानेन मततं जलेशः [पायाद् भवन्तं भवभौतिभौतम्]॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC ० नेवैका०।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nb सिरसकं, Ab सिलसकं।

<sup>8</sup> AC सम्पाद्य ।

<sup>\*</sup> AC प्रि. स्पिनेकेन च टिनेन।

<sup>•</sup> ACNb तदन्ते।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The MSS give a most corrupt rendering of this line in the words—पायात् भगवनी भगवनी तिमीतं।

प्रथमं तावनान्ती चिशरणगमनादिनं कत्वा ॐ स्वभावशुद्धाः सर्व्वधम्माः स्वभावशुद्धोऽहमित्युद्धारयेत्। पुनः मकलं चैधातुनं मायोपमं चिन्तयेत्। पश्चात् (पँकार-पर्णतिवश्वपद्मे श्रकारपरिणतं चन्द्रमण्डलं तस्बोपरि जँकारं ज्वलत्वनकिनमं श्रामाभिः स्पुरन्तं दिक्षु बहुविध-धननिवहं तेनात्मानं जम्मलरूपपरिणतं भास्तत्वाश्चन-वर्णं खर्ळं मर्व्वालद्धारभूषितं रत्वमुकुटिनं वामेतरं कराभ्यां नकुलीबीजपूरकं वहन्तं इत्यात्मानं जम्मलं क्रत्वा पुन-दिक्षणपाणिस्थितबीजपूरकं तस्योपरि जँकारं विभाव्ये तद्परि धारान् निपातयेत् नदीप्रस्तिषु वा जलं दद्यात् परस्मै तदाकाराय जम्मलाय। ॐ जँस्वाहेति मन्तः।

> एवंप्रकारैः सिललप्रदानैः सन्तुष्टचित्तो द्रविणाधिराजः। ददेद् धनान्यश्रयदृत्तिभाज्जि तस्माद् यशो यत्नपरेण साध्यम्॥

॥ श्रीजम्भलसाधनं समाप्तम् । । कृतिः सुजनभद्रस्य ॥ **~ 297.** 

श्रन्यतापूर्व्वकं रक्तहुँकारपरिखतारखवज-सम्भवनौ सरक्तवामेतराननं मृसमुखसर्व्व शरीर शुक्षं रक्त-दक्षिणेन नवांश्रमर्कतपद्मधरं वज्ञखङ्गधरं म्बदिभुजालिङ्गितस्वाभप्रज्ञं विश्वद्सपद्मस्यचन्द्रासन-चन्द्रप्रभं वज्ञपर्य्यक्किणं अक्षोभ्याकान्तं भास्वन्नाणिक्य-प्रतिविम्बविनःस्वभावं स्फुरदिमतमुनौन्द्रवृन्दै-रमितजगदर्थङ्कारिक्षपापरवर्ण महासुलरूपं श्रासंसार-मर्व्यतयागतजलकं वजमत्त्वस्वरूपातानं विभाव्ये तड्डदयेन्दुस्थितहँकारान्निःसृतकिरणाक्षष्टतया-गतप्टन्दं स्वबीजे प्रवेश्य तदेव गृद्यमणिदारनिर्गतेन्दुद्रव-रूपं प्रज्ञामोजस्थिरं तत्परिणतपीतजंजातबीजपूर-परिणामं भगवन्तं त्रार्थ्यजमानं सत्ये बीजपुरखद्गधरं वामे नकुलौरत्नधरं भुजदयालिङ्गितस्वाभप्रज्ञं वज्ञमत्त्वमुकुटिनं तुन्दिलं खर्व्ववामनाक्षति ं गुद्धकुलिशमणिरन्ध्रदत्तं मूला-ननं भावयन् हृदीजितरणारुष्टतयागतममूहं बीजकुिक्तिश-निर्गतेन्द्द्रवधारया जमालं तर्पयत्।ेजलदाने भगवन्त-मवलम्ब्य पञ्चामृतद्रवेनैव वुं श्रां जिं खं हुँ इत्यनेना-धिष्ठितेन शङ्काभेन उदकचुलुकानां शतेन मन्त्रं पठन् त्राष्टाययेत्। तवायं मन्त्रः — 🕉 त्राः जंधनं मे देहि हाँ।

॥ जमालसाधनम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC उक्सख॰।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> N शुक्का ।

³C ० जंकार०।

<sup>•</sup> AC ०धरेन्द्रदन्तः।

चन्द्रविम्बोदरे ध्यातः सर्व्वाद्यस्वरसम्भवे।
स्वाटपट्टमध्ये तु तप्तहेमसमप्रभः॥
भूरिभूतिपदेश्वेव दिष्टानां च प्रणाश्रकः।
वश्रकत् सर्व्वमन्त्राणां सौभाग्याराग्यवर्ष्ठनः॥
उनुँकारा हि महाव्यापौ सर्वकामफन्तप्रदः।
पाणिवज्ञे तथा ध्यात्वा तोयं द्यात् स्वकामतः॥
सोऽपि स्याज् जम्मेना नूनं सर्व्वसन्त्वहिते रतः।

॥ वश्यजभारतिधिः॥

299.

करभावितशौतां शुमण्डलासन संस्थितम्। वुँ-त्रादिपञ्चबीजोत्यशाश्वतादिद्रवैः सह॥ संमित्रमुदकं देयं तर्ज्जनी मपसारयन्। जँभवं पुरतो ध्यात्वा जम्मलं तस्य मूर्ज्जनि॥ ॥ इति जम्मलजलदानो पदेशः॥

<sup>&</sup>lt;sup>L</sup> AC ध्यायात्।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> N •सम्भुखं।

<sup>ै</sup> AC क्रॅं∙। ^ AC ∘नी चाम•ा

'नमः श्रीवश्वमञ्चाकालाय।

्त्रियं भगवान् वज्जमहाकास्त्राधनं स्वकायवाक् चित्तेभ्यो निश्वारयामासः।

( हुँकारतत्त्वनिष्यत्रं दिभुजमेकविक्तणम् ।

कृष्णवर्णं महाज्वालं किर्कितपालधारिणम् ॥

मुण्डमालाकतहारं दंष्ट्रा[भौम]भयानकम् ।

खर्वकृषं महातेजं सदन्तं किथरं मुखात् ॥

श्राचार्य्ये यः सदा देषौ कृषितो रत्नचयेऽिष यः ।

श्रेवेकसत्त्वविध्यंसौ महाकालेन खाद्यते ॥

श्रीक्रित्र विनिविष्टोऽसौ तिलमाचं तु कर्त्तयेत् ॥

मांसजम्बुडिकां मद्यपृष्यधूष्विलेपनम् ।

पञ्चमांसास्तेनैव महाकालाय स्त्रोद् बिलम् ॥

मन्तः। ॐ महाकालाय शाम नोपकारिण सद्योमुक्ति-श्रमशानवासिमातृगणनमस्त्रताय एपोऽपश्चिमकाले।ऽयं यदि त्वं प्रतिज्ञां स्मरिस तदा इमं रत्नचयापकारिणं श्रमुक-नामदृष्टं ख ख खाहि खाहि मार मार यक्त यक्त बन्धः बन्ध इन इन दह दह पच पच दिनैकेन मार्य मार्यः हुँ हुँ फुँ फुँ सर्व्ययक्षराष्ट्रसभूतप्रेतिपिशाचोन्नादबिलं

<sup>1</sup> Repeated in MSS A, C and NB.

¹ Nb च्रिप•।

³ C ० कस्पेन ।

<sup>•</sup> ACNb खस्य।

<sup>&</sup>lt;sup>▶</sup> MSS व्यथवा ग्रिः•ः

<sup>&#</sup>x27; AC •सद्यं, Nb •मध्यं।

<sup>1</sup> AC •नापचारिरेघो • 1

यह्न यह्न मम सिर्डि कुर शान्तिं कुर रक्षां कुर । बिलः । श्रमेन मन्त्रेण कुश्पुत्तिकां कत्वा विषराजिकाचिपट्टक-प्रतिक्रतिं कत्वा गाचं कण्टकेन पूर्येत्, खदिराग्नौ तापयेत्, ज्वरेण यद्यते, मोश्लो भवति तत्श्रणात् । श्रथवा विषराजिकाचिचकरसेन कपास्त्रखण्डेन धर्मी-द्यं श्रष्टिमः ॐकारैः परिवेष्टयेत्, मध्ये साध्यस्य नाम विदर्भयेत्, तचाग्नौ तापयेत्, ज्वरेण यद्यते । दुग्धेन प्रशास्त्रयेदिति मोश्लो भवति ।

त्रथ भावनाविधिरुच्यते—ित्रकोणमण्डलं क्रत्वा पच्चोपहारैः सम्पूज्य क्रष्णवेशधारी सम्भूय तिलकं दत्त्वा पूर्व्वोक्तभावनया स्वयमेवाचार्यः श्रीमहाकाली भूत्वा पश्चात् स्वरिष्मिभिः काली कराली वराली कङ्गाली महाकाली पच्चयोगिनीभिः महाविक्रीडितरूपिणीभिः किर्चिकपालधारिणीभिर्वायुवेगेन गत्वा मांसं कर्त्तयन्तं रुधिरं पिवन्तं श्रन्तं छेदयन्तं नाभिमृत्याटयन्तं तिलप्रमाणं कुर्वन्तं कोधाज्यलन्तं इति।

॥ महाकालसाधनम् ॥

¹ MSS •करएं।

पूर्व्वीक्तविधानेन श्रन्यताभावनानन्तरं विश्वपद्मस्य्यें कृष्णवर्ण हुँकारं तत्परिनिष्यन्नं श्रीमहाकालभट्टारकं दिभुजमेकमुखं कृष्णवर्णं चिनयनं महाज्वालं किर्किषणल-धारिदक्षिणवामभुजं मुण्डमालालङ्कतोर्द्धिपङ्गलं केशोपरि 'पष्चकपालधरं दंष्ट्राभीमभयानकं भुजङ्काभरणयद्योप-वीतं 'खर्व्वरूपं सवद्रुधिरमुखमात्मानं भटिति निष्पाद्य मन्त्रमावर्त्तयेत्। तचायं मन्त्रः, 'ॐ महाकाल हुँ हुँ फट् स्वाहा। विषक्षिररसेन श्रेत्सर्वपैर्महाकालस्य धूपं दत्त्वा विलं स्रजेत्।

मांसजम्बुडिका मद्यपुष्पधूपविचेपनम् । पञ्चमांसास्रतेनैव महाकालाय सृजेद् बिसम् ॥

त्रांन मन्त्रेण—तद्या, ॐ महाकालाय शासनीप-कारिणे। एषोऽपश्चिमकालाऽयं रत्नचयापकारिणं यदि प्रतिज्ञां स्मर्सि तदा इमं दुष्टं ख ख खाहि खाहि मार मार यत्त् यत्त् बन्ध बन्ध हन हन दह दह पच पच दिनैकेन मार्य हुँ हुँ फट् फट्। तचायमुपचारः— चिकटुकेन साध्यप्रतिक्रतिं कृत्वा गाचं कण्टकेनापूर्य्य विषराजिकया विधिवदालिप्य वही तापयेत्, यस्य नामा स तत्स्रणा-देवाहस्थो नष्टो भवति। श्रथ—

<sup>।</sup> AC ॰ के प्राक्रकारं।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AC सर्वाङ्गख॰।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AC omit.

<sup>&#</sup>x27; ACNb ॰मर्घ॰।

श्राचार्थे यः सदा देषी कुपितो रत्नचयेऽपि यः। श्रमेकसत्त्वविध्वंसी महाकालेन खाद्यते॥ छिनत्ति श्रक्तं मांसानि पिवेचं रुधिं रं तथा। श्रिरसि विनिविश्येव तिलमाचं तु कर्त्तयेत्॥ विद्यादि विस्तरेण मन्त्रव्यमिति।

श्रीमहाकालसाधन समाप्तम्

⅓ 302.

### नमो महाकालाय।

निम्बकाष्ठमयं महाकालं कृत्वा किर्क्षिकपालाष्ट्रती करी कर्ज्विकंशं कपालमकुटं सर्पाभरणभूषितं गाचं रक्तास्यं दंष्ट्राकरालवदनं व्याध्रचमीवरणकिटं मुण्डमालावेष्टितं नर्रिशरोद्यममालिनं प्रेतासनस्थं उत्यितं ध्यात्वा घोरान्ध-कारकिः कृष्णाष्टम्यां साधनमारभेत । दक्षिणमूर्त्तिरसौ स्थापियतव्यः । प्राङ्मुलो भूत्वा मन्त्रं जपेत् । दशसहसं समयद्रव्येण बिलं दन्वा गुग्गुलुधूपं दद्यात् । नानापुष्प-प्रकरं च कृत्वा, ॐ मिण्मिण्डितचिश्रलहस्त एक्केष्टि महाकाल सर्व्वश्रवृनिर्यातये ज्वरेण यह्णापय यह्णापय

<sup>·</sup> ACNb चापितरत्नचयोऽपि।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AC क्टिन्दिना।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MSS तस्याङ्ग०।

MSS . WITH !

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> AC •राशि च तथा।

<sup>6</sup> This Sādhana is repeated after this in A and C.

हुँ फट्। निराहारं जपेत्। ज्वरं क्रत्वा स्वसुखं मन्त्रं जपेत्। पूर्व्ववद् बिलर्देशः। ॐ महाकाल हन हन वजेण स्वाहा। लक्षमेकं जपेत्। ॐ महाकाल हन हन वजेण मम कार्य्यं कुरु स्वाहा। दिलक्षं जपेत्। ॐ महाकाल हन हन वजेण एतत् प्रेषयामि करिष्यथ स्वाहेति तृतीयलक्षं जपेत्। ॐ महाकाल हाहा हह रक्ष रक्ष बिलं गृह्ण कार्य्यं कुरु जः। वज्जयोगिनी-महोत्तरसाधनं कृत्वा महाकालं साध्येत्।

## ॥ महाकालसाधनम्

303.

नीलाभोजतमालकज्जलधनक्छाये। नवीनार्कवन्-निःसीमप्रसर्प्रतीच्यकिरणञ्चालारुणे। लेाचनः। दंष्ट्राकोटिकरालभास्वरलसदक्तान्तराले भ्रमन् भीष्मश्रीरसनस्तनूत्तममहाकाले। जगत्पिङ्गलः॥ सन्मैचीकरुणां तथैव मुदितां ध्यायादुपेष्ठां ततः कुर्य्यात् कल्यपदेशनादिमिखलं श्रीमहुरोराज्ञया। सर्व्वाकारवतीमनन्तमुगतप्रज्ञामया श्रून्यता सच्चिन्य स्फुटनीलहुँ छतिमतः सभोगवचिन्तयेत्॥ तदीजं भगवन्तमुयकिरणञ्चालावलीढां म्बरं सन्भूत्तीच्छलदन्थकारपटलच्छायं महाभीषणम्।

<sup>&</sup>lt;sup>।</sup> AC ०विकतः।

खर्ळे खर्ळर**गीवरं प्रविक**टकुण्डोरुदंष्टाङ्गरं प्रस्यन्दन् घनासपिष्प्ररष्टहत्स्वोपकरास्थलम् ॥ विस्फूर्ज्जद् धनरोचिरं वरमिणव्यासक्तपादद्वयं धातारं परिधानमंशुविलसत् शाई्लदेइच्छदम्। 'त्र्रन्तर्भान्तनिपौतिपिण्डितघनध्वान्तौघमुखारुण-प्रष्ठोद्गामरमण्डलाभविपुलज्वालं च नेचचयम्॥ बिभागं परिवेष्य वामभुजयोर्दग्डं चिश्रसं तथा इस्ते सास्रकपालमेकमपरं चैकां महाकर्त्तरीम्। ध्यायादृर्द्धनिवेशनं नर्शारः सप्तक्तपीनोरसं विद्युत्पुञ्जकरासकुन्तसचयमम्ब्रुत्कटस्य त्रियम्॥ त्राचार्यान् इह ये दिवन्ति कुधियो रत्नचयद्रोहिलो ये वा सर्व्वजनेषवाण्डवि सरंस्तीवापकारयहाः। तानुचैः कवलीकरिष्यति महादंष्ट्राकुठारस्खलन् मुग्डास्थिप्रकरोरुपञ्चरकडत्कारैर्गभीरस्वनः॥ छिन्दन्तं पिशितं पिबन्तमभितः साध्यस्य रुक्तानि च स्थित्वा मुर्भि तिलप्रमाणशक्तेभिन्दानमङ्गानि वा। ध्यात्वा जम्बुडमांसपञ्चिपिश्विर्मेद्यं सपञ्चास्रतम्। पुष्पैर्धृपविलेपनैरपि महाकालाय दद्याद् बलिम्॥ तचायं मन्त्रः। ॐ महाकालाय शासनोपकाराय 'सद्यम्किग्रमशानवासिमातृगणनमस्त्रताय । ऽपश्चिमकाले। यदि त्वं प्रतिज्ञां सार्सि तदा इमं रत्न-चयापकारिएं त्रमुकनामदृष्टं ख ख खाहि खाहि मार

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AC omit two lines from here.

 $<sup>^{3}</sup>$  f A ब्रह्मतः ।  $^{3}$  f AC  $\circ$ सरितं त्रायका $\circ$  ।

<sup>\*</sup> ANC चादा ।

मार यक्त यक्त बन्ध बन्ध इन इन दह दह पच पच दिनैकेन मार्य हुँ हुँ फट् फट् फट् सर्व्यथः-राष्ट्रसभूतपेतिपिशाचान्मादबिलं यक्त मम सिर्डिं कुरु शान्तिं कुरु रक्षां कुरु। बिलः।

क्रत्वे कं कुशपुत्तसकं तदम्ना मन्त्रेय संयोजितं संपिष्टैर्विषराजिकाचिकटभिक्तिमं बहिस्वत् पुनः। प्रत्यक्वार्पितकण्डकं च खदिरज्यालानंत तापयत साध्यस्य प्रवलच्चरेण भटिति ज्ञानान्तरायं भवेत्॥ युक्तं राजिकया विषेण च तथा कृष्यीट रमं चैतकं तेनाष्ट्राक्षतिमध्यवर्त्तमहजस्थानं कपाल लिखेत। मधारोपितसाध्यनामकामितः पृथ्वानले अस्पयेत् जापेनास्य महाज्वरोऽय पयमा प्रशालित मोक्षणस्॥ क्रता मगडलकं विकागकमथा पन्दीपचाराचितं ध्यायन क्रयापरिक्तदः मतिनकः 'स्वीयां महाकासताम्। कङ्काली च कर्गालका सगवती काली महाकालिका खाता या च वगानिका स्विकार्यंगकर्यं व पच ताः॥ ताभिः वर्क्तिकपालिभिः भरतिभिः बीडावरीभिः समं गत्वा साध्यजनस्य साहतजवँ ध्यायात जिसन्यं प्नः। अन्त्रक्छेदमधायपा नम्भिता नाभिपटोत्पाटनं मांमानां च तिल्प्रमाण्करणं कोधात ज्वलन मन्त्रवित ॥

<sup>।</sup> AC सबैःः।

<sup>ै 🖰</sup> ० सिंधिष्टं 🖟

<sup>ै</sup> AN व्हितिश्रेषः।

ANNb चेत्रक

<sup>&</sup>lt;sup>ह</sup>िसाव०।

<sup>6</sup> ANNb श्रीमाः

 $<sup>^{7}</sup>$   ${f A}$  अयथास्रया०,  ${f N}$  अस्याग्रया०,  ${f C}$  अस्पात्रया०।

क्वत्वा कुर्र्ड मथ विकोणमपरं तिस्मिन्नसौ कण्टकानष्टौ मुक्तिश्रिरोरु इव्यतिकरः प्रत्यङ्मुं खः क्रोधनः।
तित्कर्मप्रसरानुरूपमनले मन्त्रौ जुहोतु ध्रुवं
चेतोवाञ्चितसिडिरस्यं भिवता बुडेंग्या भाषितम्॥
नौलावजगुरोः प्रणम्य चर्णं धृत्वा तदाज्ञामयौं
मालां मूर्डनि साधनं जिनपुरौपालस्य कत्वा जितम्
तत्पुण्यं करुणाचलेन कविना तेनास्तु विश्वन्तरामुत्खेलत्करुणामहारससरित्कस्लोलं मग्नं जगत्॥
औ महाकालाय हुँ फट्।

वज्रमहाकालसाधनं समाप्तमिति ।क्तिरियं कवेः कर्णाभिधानस्य ॥

<sup>√</sup> 304.

नमः श्रीमञ्चाकालाय।

गङ्गात्मजसमारूढं प्रत्यालीढपदस्थितम् । खर्वे लम्बोदरं पौनं भिन्नाष्ट्रनसमप्रभम् ॥ ज्वलियङ्गोर्द्धकेशं च कुडनागाष्ट्रभूषितम् । दंष्ट्रोत्कटललज्जिद्धां कपालाविलमस्तकम् ॥ सार्द्रनरशिरोमालापष्ट्रमुद्राविभूषितम् । व्यायचर्माम्बरं भौमं चिनेचं विक्रताननम् ॥

AN ॰ लीमथ, C ॰ लमथ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AN प्रसन्मु ।

AN तेन का०।

<sup>•</sup> N ॰पर•।

AC •क्यांसि•।

एकवक्तं करालास्यं पड्भुजं क्रोधवियहम्।
हुँकारनादसम्भूतं यस्मानाष्टकमध्यगम्॥
वजाङ्ककिंसव्येष्ठसस्त्र्व्डमरुकं तथा।
वामे कपालग्रलं च वजपाशं तथैव च॥
श्रूच्यप्रभामहातिग्मं भयस्यापि भयद्वरम्।
ज्वालामालामहाक्रोधं सर्व्वदृष्टनिस्द्दनम्॥
भूतप्रेतिपशाचैश्च यहादि जिनपालकैः।
यस्रराक्षसकुम्भार्षः सेवितं प्रणमाम्यहम्॥
रत्नच्यापकारिणां श्रवूणां दृष्टचेतसाम्।
तेषां मार्विनाशार्थं साध्येद् विधिना बुधः॥

॥ इति षड्भुजमहाकालसाधनम् ॥

305.

श्रीमञ्चाकालाय नमः।

नीसवर्णे श्वारूढं प्रत्यासीढं चतुर्भुजम्। कित्रंकपास्तवद्गं च सद्दाङ्गधतभास्वरम्॥ 'सेनाभञ्जनतन्त्रेषु संशामायुधक्षाभणे। साधयेत् सविधानेन महाकासं महामतिः॥

॥ इति चतुर्भुजमहाकाससाधनम्॥

¹ C ०दिगपा• ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C adds क्रितिर्यं after the Colophon but no author it mentions.

³ C ०भी**ख**• ।

नमः श्रीमञ्चाकालाय।

विश्वा जसूर्य्यमध्यस्यं प्रत्यासीढं भुजदयम्। कृष्णवर्णं महारीद्रं नागाभरणमण्डितम्॥ किर्न्तिकपासश्रसं च मुण्डमासां प्रसम्बितम् महातेजं सवदुधिरं ससजिह्नं भयानकम्।

> ॥ इति महाकास्तराधनम् । । क्रतिः सुमतिभद्रस्येति

> > 307.

ॐ नमः श्रीगगापतये।

ॐ आः गः श्रान्तिं कुरुष्त माँ हीँ भूँ हुँ खाहा, हृदयः। ॐ राग मिडि मिडि सर्व्वाधं ने प्रसादय प्रसादय हुँ ज ज खाहा, उपहृदयः। ॐ आः गः हुँ खाहा, ॐ वरदकराय खाहा, ॐ वक्रीकदंष्ट्रे विधेश हुँ फर् खाहा, ॐ गणपत्यै खाहा, ॐ श्रान्तिक्करि भुँ हारियोशडा किनि हुँ फर खाहा, ॐ जः नेसि हुँ कुरु वँ ॐ श्रन्ये होः ज ज खाहा।

ततो गणपितभावना—भगवन्तं गणपितं रक्तवर्णे जटा-मकुटिकरौटिनं सर्व्वाभरणभूषितं द्वादशभुजं सम्बोदरैक- वदनं ऋर्धपर्यक्षताग्रुवं चिनेजमप्येकदन्तं सथ्यभुजेषु कुठारशरऋङ्गशवज्ञखङ्गश्रुलं च वामभुजेषु मूषस्रचाप- खङ्काङ्गऋसक्षपालश्रुष्कमांसकपालफट्कं च रक्तपद्मे मृषिकोपरिस्थितमिति।

॥ गगपतिसाधनं समाप्तम् ॥

308.

ॐ नमस्ताराये।

विश्वा अवर्षिकामध्ये चन्द्रमण्डलमध्यगा।
दिभुजेवमुखी गौरी लिलतासनसंस्थिता॥
नीलात्यलाङ्गहस्ताभ्यां धारिता जिन मण्डिता
वस्त्रालङ्कारसंयुक्ता 'कनकाभरणभूषिणी॥
भावयेत् तारिणी माता विश्वमाता क्रपावती।
विजयजयदा लक्ष्मीभृक्तिमुक्तिप्रदायिनी॥
सब्ये पौतारुणा च्यक्षी चतुर्हस्तैकच्चानना।
ग्रभयाद्यमालिका सब्ये जिन पाचाशोकस्त्॥
नीला चैकानना वामे 'तुर्यवाहुः सभीषणा।
किर्चकपाल 'खड्नैश्च उत्पलयष्टिभूषिता॥
॥ इति सहम्मावतारिणीराजश्रीतारासाधनम्॥

<sup>।</sup> ANb ०मुद्रि० ।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> AC काष्ट्राताभू •

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> AC ॰माञा॰ ।

<sup>\*</sup> C तुल्यवाडः ।

<sup>·</sup> Nb •खद्वाद्वाद्वा

× 309.

शुभम् ।

देवी त्वमेव गिरिजा कुश्रला त्वमेव
पद्मावती त्वमिस तारिणी देवमाता।
व्याप्तं त्वया चिभुवने जगतैकरूपा
तुभ्यं नमोऽस्तु मनसा वपुषा गिरा नः॥
यानचयेषु दश्रपारमितेति गीता
विस्तीर्णयानिकजना कलंश्रून्यतेति।
प्रज्ञाप्रसङ्गचटुलास्तपूर्णधाची
तुभ्यं नमोऽस्तु मनसा वपुषा गिरा नः॥
श्रानन्दनन्दविरसा सहजस्वभावा
चक्रचयादपरिवर्त्तितिवश्रमाता
विद्युत्रभा हृदयवर्ज्ञितज्ञानगस्या
तुभ्यं नमोऽस्तु मनसा वपुषा गिरा नः॥
किमच बहुना देवि जल्पितेन मया ननु।
यद यदा वाञ्छितं सर्व्यफलदाची नमोऽस्तु ते॥

॥ तारास्तुतिः॥

अन् नमः श्रीपीठताराये।

घण्डाखङ्काङ्गरक्तोत्पलमणिसुभगान् वामहस्तैर्वहन्त्या बिश्वाणा वक्तकाद्यं स्फुरद्सिडमरुभूषिता च सुवस्त्रा। च्यासी कर्म्मोशा वरुणतन् रुडुपेता प्रमुदिता दिवंशा (?) पायात् सन्याच दूर्व्वाकनकरुचिरसन्तानना पीठतारा॥

पौतस्रिद्रक्तिशितारुगमेचका
पर्गाधरा जषामितिबिम्बानना।
सुरताया प्रपलिता वरपौठरता
डमरुकपालविभूषितसव्यकरा॥

ध्वजकेन च घण्टिकया परिचितवामकरा। क्रमतोऽष्टिहता मणिवंशभवाः स्युरिमाः॥

वामे रक्तोर्द्धदेश हरितरुचिरसव्यार्धकाया वहन्या सव्ये सच्चकवका ध्वजरुधिरकपाने च वामे ग्रिग्रिष्या। ग्रिष्याचा दादणान्याः त्रुपरपुटगताः स्वस्नामायवर्णोद्-भूता कायेकग्रीर्षा भवभयविभवा देवता पातु युष्मान्॥ काम्बोजाद्यात्र तचाकद्धिपसुजटीदारपान्यो दिनेशे सालौढा कर्त्तिपाचध्वजविधिश्ररसः सव्यवामे वहन्या। श्रहावांत्र स्मृतिध्यानविमन्वविभवः स्कन्धसंक्रेग्रदेव-

॥ इति पौठतारासाधनम्॥

पुचपेतसमार्श्वयङ्गतिरुदयं विश्ववर्णा दिश्रन्तु॥

<sup>।</sup> A • भ्राचयाः।

ॐ तारे तुत्तारे तुरे हुँ फर, ॐ ताँ खाँ हुँ फर, ॐ ज्ञानन्द ॐ परमानन्द ॐ विरमानन्द ॐ महजानन्द हुँ फर, ॐ तारे तुत्तारे तुरे समयपीठाधिस्वामिनि समयपीठाधिसिंडि मे प्रयच्छ तुरे हुँ फर, मध्ये ॐ सुरतेश्वरि हुँ फर, ॐ सुरतसुन्दरि हुँ फर, ॐ सुरतमालिनि हुँ फर, ॐ सुरतमेशि हुँ फर, ॐ सुरतोशे हुँ फर, ॐ सुरतोशे हुँ फर, ॐ मुरतोशे हुँ फर, ॐ जरते हुँ फर, ॐ जराली हुँ फर, ॐ जरिली हुँ फर, ॐ नर्राही हुँ फर, छ। इति पुष्यन्यासः।

ॐ नमो भगवति वजपौठेश्वरि विमानचक्रार्विन्द-चन्द्रमध्यमे महाकुलेश्वरि पञ्चकुलस्वभावे चतुर्मुखि द्वाद्य-नेचे श्रष्टभुजे वजचक्रघण्टासिरत्नकाद्यखट्टाङ्गकडमरू-त्पलधारिणि श्रईपर्यक्कनाद्यस्थे चतुर्विश्वतियोगिनौपरिष्टते करुणाकोधरूपिणि भक्तवत्सले दिखोद्यानवासिनि सर्व्य-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A खाँ।

<sup>ं</sup> A omits 👺 सुरतचन्द्रि....सुरतकामिनि 🕉 पट्।

कामप्रदे सर्व्वार्थसाधनकरि त्राविश त्राविश प्रविश प्रविश इन इन सर्व्वविद्यान पच पच सर्व्वमारान दह दह मर्न्त्रभूतवेतालकुभाग्डयक्षराक्षमिशाचास्ररदृष्ट-यहब्रुरादिमर्व्वरोगोपद्रवकारि डाकडाकिनीवास्त्रयहादीन् वजेण एषां हृद्यं (यानि) भन्त भन्त मम मनोर्षं परिपुर्य देवी तारे सर्व्वभूमी श्वरि सोमार्क्व हिमये प्रभाखरविश्रहे तथतैकरूपवति तुत्तारे तुभ्यं तुरे हँ फट्र।

॥ भगवत्या मालामन्त्रः ॥

312.

ॐ नमः श्रीमञ्चाकालायः

मैच्यादिभावनापूर्व्वकश्रन्यतानन्तरं रेफोद्भवस्रय्ये हुँ-कार्समावमात्मानं भगवन्तं घाडणभुजमहाकालं भावयेत् त्रष्टवदनं चतुर्विंगतिनेचं चतुत्ररणं षाडणभुजं दिश्रिण-करैः कर्चिवजगजचर्मामुहरचिश्रुलखद्गयमद्ग्डं वामकरै र्ऋपूर्णकपालगजनर्भाघण्टाङ्ग्रश्चेतनामर्डमरुनर्शिरी द्धानं भ्रेपभुजाभ्यां प्रज्ञालिङ्गितं खर्व्यं क्षणां चाचा चीची हेहे 'होहो-पूरितमुखं महारोद्रं चिकायात्मकं पञ्चबुड-

<sup>1</sup> A तारवे।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C • श्वरे।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> C omits.

¹ A adds पानं after this.

ANb omit होते।

मुकुटिनं नरमुण्डमासाभरणं भवभयक्करम्। पूर्व्वे महा-माया महेश्वरा सिंहाकान्ता प्रत्यासीढपदस्थिता चतु-र्भुजा वामे कपालं दितीये डमरुकं वादयन्ती दक्षिके कर्चि दितीये मुद्ररं क्षणावर्णा मुक्तकेशा चिलाचना विकटदंष्ट्रा च। दक्षिणे यमदूती नौस्तवर्णा चतुर्भुजा दक्षिणहस्ताभ्यां पद्मदण्डकर्त्त्रि[धरा] वामकराभ्यां रक्तपूर्णकपालचामर्भतवतौ प्रत्याखीढपदस्थिता यम-महिषाकान्ता निमा मुक्तकेशी। पश्चिमे कालदृती वामे कपालगामुख्डं दक्षिणे मुद्गर्विश्रूलं ऋशारूढा प्रत्या-लौढपदा रक्त वर्णा मुक्तकेशी विलाचनी। सर्व्या देवत्यो विकटदन्ता नागाभरणभूषिताः। चतुष्कोणे चतुर्देव्यः— पूर्व्वदक्षिणकोणे कालिका क्षणवर्णा दिभुजा कर्चि-्र कपा<del>ख</del>दस्ता प्रत्याखीढपदस्थिता श्रवारूढा; <sup>°</sup>दक्षिण पश्चिमकोणे चर्चिका रक्तवर्णा कर्चिकपाल इस्ता पूर्व्ववत् मर्व्वम्; पश्चिमोत्तरकोणे चण्डेश्वरी पौतवर्णा प्रवारूढा चर्डमृगहस्ता प्रत्यासीढपदस्थिता; 'उत्तरपूर्वकोरो कुलिभेश्वरी शुक्तवर्णा वज्रदर्रहस्ता भवारूढा प्रत्या-<del>ल</del>ौढपदस्थिता। सर्व्वा देवत्यो नग्ना विकटदन्ता विलाचना मुक्तकेशिन्यः। 'रुभिर्ष्टयोगिनीभिः परिष्टतं श्रन्यतासमाधिस्थसद्यानन्दिकशवं प्रत्यासौढपदेन वज-भैरवाक्रान्तं एवभूतं भगवन्तं ध्यात्वा मन्त्रं जपेत्।) तचायं मन्त्रः—ॐे घाडणभुजाय हुँहुँ किस्ति किस्ति

<sup>1</sup> AC मया।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nb नैक्टंत्वे।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nb ईग्राने।

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A • र्यादिस्थिता।

<sup>•</sup> Nb वायखे।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A एभिः परि•।

चएडघोरदंष्ट्रोत्कटभैरवाय सर्व्वसिश्विदायकाय हिल हिलि किलि किलि हे खाहा। एतं मन्त्रं जपेत्।

श्रयं मन्त्रराजः सततं जपेन बुद्दत्वं मिहैव जन्मनि ददाति, जातिसार्त्वमयुतजापेन, अष्टी महासिड्यः सिर्ध्यान्त । त्रथ बिलं दातुमिच्छति तदैव भगवन्तं सपरिवारं पुरतो भाव्य बिलमन्त्रेणाष्टी बिलं दद्यात्। तचायं बिलमन्त्रः — ॐ नमो महाकालाय महादंष्ट्री-त्कटभैरवाय महाक्रोधाधिपतये पिङ्गोर्ड्डकेशाय बाडश-भुजाय चतुर्विं शतिनेचाय ॐ तुरु तुरु ख ख खाहि खाहि ददं बिलं यत्त यत्त इहा हिही हुह हेहै 'होही हंहः महावजनुहाय काये मां ऋधितिष्ठ तिष्ठ टट टट मट मट कट कट कार्य कार्य गर्जय गर्जय भीममहाक्रोधाधिपतये नाशय नाशय सर्व्वश्चून् दुष्टसत्त्वदमक पालय पालय मां देहि देहि सर्वान नाश्य नाश्य हुँ है किलि किलि भः हुँ हुँ सर्व्वयष्ट्रिपशाचाश्च राष्ट्रसिकन्तराश्च सर्व्वशान्तिं कुरु क्र इं इः नाशय नाशय महाकालाय कालरूपाय महाभयानकाय भीतं दम दम दमय दमय नाशनं मर्व्वदृष्टसन्वानु इरत नागाधिपतये तार्य तार्य नाश्य नाश्य तार्य तार्य इः इः कटः कटः खटः खटः फटः फाटः च्छिन्द च्छिन्द इन इन दह दह पच पच मथ मथ नाग्रय नाग्रय घट घट सर सर चाँ क्रीधः स्वाहा। बिसमन्त्रः।

<sup>&#</sup>x27;A्रिक्ट बच्चमित्र। 'A Comit हो हो। 'ANb omit कालः।

त्र्रयं तन्त्रराजः। त्रनेन प्रतिदिनं रा**चौ मद्य-**मांसेनीदारेण वारिपूर्णभरावे सम्पृटाञ्जलिं कत्वा बलिं दातव्यम्। सर्व्वविद्यं नाशयित सर्व्वश्रवन् पिशाचकारिकाः सचाः बिलदानात् नम्यन्ति च विलीयन्ते । त्रयानन्तरं दानादसाध्येऽपि यदौिसतं तत् साध्यतां याति । ध्रवं श्रष्टिति साधियतुं समर्थो भवति । सर्वेपिशाचाः सर्वे-यशाः सर्व्वभूताः केवला देवासुरा मनुष्याश्व एते यदि तदा पलायन्ते मूर्जानं स्फोटयति अन्तरीक्षं धावयति भुवं स्वप्ने महाकालः शुभाशुभं कथयति, भूतभविष्य-दर्तमानं जानाति 'दूरादध्येष्यति। सर्व्वबुद्धस्य मन्त्रराजस्य बिलदानेन पुर्ण्यसमारं गणियतुं न समर्थो बुद्दो राचि-न्दिवमविच्चित्रधारया देवा ऋषि तत् पुर्ण्यं गर्णायतुं न समर्थाः। चतुरशौतिधर्मास्त्रन्थानां सारोऽयं मन्त्रराजः। रुजे यदि न सिध्यति मधु क्रत्वा ऋस्थिना सिखेत् विद्याम्। इस्ते धार्यित स्पर्शयित नाशयित रोगद्भिश्चमडक-कान्तारीप्राणापानकान्तारादीन्। शरीरेण प्रभवति सहसायुः महाकाससमं किं पुनर्वचनैः। विसमन्त्रराजोऽयं विद्या अनेन मन्त्रेण शताभिमन्त्रितं पानीयं गुर्व्विणीं पाययति सुखेन प्रसवति ध्रुवं सद्यसायुः। नानाभय-पौडितानि नाणयति। पठनात् नग्रयति। ऋसतैर्वारैकं मपाठं चक्षुरुभयमञ्जयेत्, श्रीनर्व्याघाश्रगजमहिषाहि-कुकुर ग्रालभसिं हादयश्च यान्ति ध्रुवं सर्व्वकार्य्यं प्रसाध्य

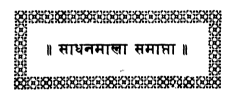
<sup>&</sup>lt;sup>।</sup> Nb तत्पराः यत्ते, A जत्पनाद्यन्ते ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nb दूराहृश्यते ।

## प्रविश्वन्ति । सर्व्वबुद्धसमः षाडश्रभुजस्य बिलमन्त्रः । श्रताक्षरं पठेत । श्रमापनबिल्विसर्ज्ञनः ।

## ॥ 'इति षाडणभुजमहाकालसाधनं समाप्तम्'।

। विरूपाष्टः॥



<sup>1</sup> The colophon is found only in Nb.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> After this colophon C adds सुभम्भूयात्। संवत् ६६६ स्रावण सुक्षपञ्चमोकुड्य काथ वाष्टालया स्रोतचाचार्य सम्तानन्दन चोयाजुलो सुभं। This Newari date corresponds to A.D. 1819. A abruptly brings in long extracts from the मण्डाकालतन्त्र extending over nine folia from 333 to 341 and concludes with part of the समग्रतिक कल्पोक्षताधन followed by the जैलोक्यविजय-साधन and वच्चचालानलाक सिराधन।



व्यक्तनिष्ठ ४७, ६४, ६५, २६८, ४२४, 1 638 व्यक्तोभ्य १ €, १८, ६५, १६, १०३, २०४, १०६, १२३, १२४, १४०, १६०, १६४, १७२, १७३, १७५, १८१, १८८, १८८, २०८, २१०, २३१, २४६ २४८, २५७, २६६, २६८, ३०७, ३११, ३१३, ३२१, क्ट्र, क्ट्र, क्ट**७, ४०१, ४०२,** ४०३, ४१६, ४२१, ४२७, ४२६, 800, 803, 804, 8CZ, 8CB, કર⊂, ૫૦૨, પ્રક્રમ, પ્રક€, પ્ર્પૃક, प्रह , प्रह्न, प्रन्र ; • मीलिन् ४७३, ५०८, ५५८, ०मुनि ५७७; ०वस्य ४३२, ४४८, ५०४। खिमगढ़ल ७८, १८०, २२६, २५५ । ष्ययपिग्डमंच १०३: अञ्चलारा १८१। ऋक्ष्मी १८८, २२८। व्यचल २०, १३७, १६६, १७२, १७४, ४१८: ०वस्तमुद्रा ११; • इदय ४, १४। खजया ५०२! व्यजाक्तीर ३३०। अजितमित्र १९८: व्यक्तितवच्याप्र। अधिता ४३५ ∶

व्यञ्जानपुरुष ४२८।

द्यतसी १७०, १७२।

₹4.0 1

बाझन ६१, १८२, १८७, २१४, २६८,

बाह्य २१, २२, २२५, २८४, ३०४, ३२१, ४२६, ४८५, ५०५ ; ० जान ८७८; ॰योग ५०३। **चाह्यवचा ४८, २६७; ०वच्चपाद ४६५**। ष्पदयी २३०। ब्धामुखनकुली ५००। चानन्त २६८, ३६३, ३००, ३००, इ८५ू, प्र ८, प्र १, प् ७८, प् ७०। च्यनार्थापग्रह २४ ⊂ । खनादियोग ४५९। व्यनुपधिप्रोवनिर्वागधातु २६ । बानुपमरच्चित ६२, २०६। ४४२, ४४०, ४५१, ४६२, ४६८, चानुयञ्जन ६४, १३८, १६०, ३०४, 8E2, 440 I ध्यन्तर्ज्ञीन ३५०। श्वान्यदीपानयनन्याय पू७६। व्यपराजित ५१३,५२१। खपराजिता ३५२, १८५, ४०१, ४३४, **४३५, ५**२६। चापसार ४४१, ४८५. ५३२। व्यभयाकर्ग्यम ५७६। खभवोद्भव १६५। अभिचार ३६८। व्यभिषेक २०,६५, १४०, १६०, १७३, १८६, १८१, १८४, २३१, २४४, २७५, २८५, २८४, ३०१, ३४५, ३८६, ३८८, ३६३, ६६४, ३८०, ४२६, ४२६. ४४६, ४८३, ४६३ ; ०गाचा ४१६; ०विधान ५०७; ०विधि ८६४, ४८५। व्यञ्जनामगौ ४३५ । ध्यमनुख्य ४१२।

कमितनाथ १६०, ३६६, ३६४, ४४८।

धामिताम १६, १८, २८, ४०, ४६, ८०, पूर, पूइ, पूट. ईइ, ई८, ई८, ७३, ७५, ७०, ८०, ८२, ८४, च्यू, ट्र्ड, १०३, १२८, १२८, २५०, १६४, १६६, १७५, १८१, १८८, २२२, २३१, ३०८, इ२२, ३४१, ३४८, ३४८, ३५८ ३६२, ३६४, ३८२, ३८५, ३८८, ३८२, ४०१, ४१७, ४२७, ४५५, ४४७, ४०४, ४८३, ४८८, ५ ७, ५०६, पूर्दः ०नाथ ३०४। व्यमिताभगर्भतकः २२१। व्यक्तितायुः ४४५ । अस्तगुका ३१८ । ऋम्तप्रभा ८४६। त्रमोघ १६६, २३१, ४४०; ०चाउ २०, २४; ०संभव ४५०। व्यमोधसिद्धि १३, १६, १८, ६४, ६६, २०३, १६४, १७६, १७८, १८२, १८६, २०४, २१६, २१६, २४५, ३०८, ३२२, ३८६, ४००, ४४५, ४६२, ४०५, ४८३, ४८८, ५६८। व्यक्तीजपासिंग ३८। व्यरनाल १८८। व्यरपचन ८२, ८४, ११२, ११४, ११५, ११८, ११६, १२२, १२७, १३२, २८०, २४५, २५२, २५२, १५€। व्यर्क १८२, १८७, २१४, २३८, २४२, २५६. ५२७, ५८१, ५५६। व्यर्जक २४०, २४८। षार्द्धपर्यक्क ३७. ४०. ६४, ७७, १०७, १७७, २०७, २१६, २४५, इ८१, ४००, ४६१, ४७० : ०तासङ्ब प्टइ, •नाकास्य ३८८, ५<u>८६</u>; •**न्हत्यस्य** प्०१, प्०२ ; ० स्थिता २०८। **द्यालिमन्मय १४€, १४⊂** ।

व्यवध्त (व्यदय) ४२६। ष्यवधती ३६६, ३८३, ४४८। ध्यवलोकितेश्वर ४२, ४३, ४६, ५२, ¥8. €8, 92, 99, ⊂8, ⊂€. ८०, १०८, १८३, १८२, २००. २२१, २३३, ३०८, ३३४, ५०६। ष्यविद्धकर्मा ५६९, ५०४। अभीचा १६८। व्यक्षीक ८३, १२३, १७७, १८१, २१५. २३४, २४५, २०४, २०६, २००. २८०, २८४, २८५, २८२, २६६, २६७, ३०३, ३०४, ३६०। व्यक्रीककान्ता १७६, १७७, २४५, २०५, २८८, ३०६। व्यक्रीकच्छ्टा ३०५; ०तक ३०३; ०पच १८६; ०पस्तव २७६, २८०. २८२, २८४, २८५, २८०; ० पुष्रप १२४, २८१, ३०१; ० बदा २०४. ३०६, ४०७; •स्तवक २८८। म्बन्ध ४३७, ५८८। व्यश्वत्य ४३०। अष्ठ कायचन्न ४२०। ख्यष्ट चित्तचक्र ४२०। खष्ट चित्र ४११। व्यष्ट देवी २००। बाद्य नाम २०८, २१०, २५७, २६७, २८०, ४००, ४१८, ५०६, ५१४ प्रुर, पूप्र, पूप्र, पूर्ट, प्रूट । **षाष्ट्र मञ्चा**भयतारा २०७, २०८। ्र**बाष्ट मन्दा**सिद्धि ५.६१, ५.८८ । बारु माल ४४३, ४४६, ४७६ । व्यष्ट यक्तिग्री ५६६। बाद्य योगिनी पूरण। बाद्य लोकधर्म २०३। व्यष्ट लोकपाल ४०८। बाद्ध वाक्चक ४२०।

**बाष्ट अस्प्रान २१६, २८५, २८७,** ४४०, ४४२, ४६६। ब्रष्ट प्रदङ्ग ४२४, ४३८ । व्यसङ्क भाद ३२५। व्यसन्धः पू । व्यसीमा 🛍 बासुर ३५०, ३५८, ३८६, ३८० ३८८, ४०६, ४३४, ५०८, ५३६, ५४० । व्यन्द्रक्-कामाल ५८३। व्यक्तिवस्य पूर्र।

#### न्त्रा

व्याकर्षम १८१, ३६८, ४३४। व्याकर्षगौ ४८८। व्याद्योग मुद्रा ५१८। व्यामेथ मराडल २३२, ५,७१। क्यादर्भाञ्चान १३८, १८०, १८६, २२७, **४६२, ४६७, ४७०, ४**८२, ८८१; ० ध्रांका ज्ञान ४०६। व्यानन्द २५०, ५८४, ५८६। व्यापोमग्रहल २५५। व्यामिष ४१२। व्यासाय २२४, ४०१, ४१४, ४००, ४०६, ४८१, ४८**६**, ४८८, ४८८, **पूर्**र, पूर्ह । **खायतन ४०६, ४६२** i व्यारनाल ३३४। ख्यारोलिक ३८५। ्रव्यार्यजाङ्गुली २८५, २४०, २४८ । ∕ ब्यार्यतारा ३७, ६४, २०४, २०८, ३८२, ०कल्प २८८। ब्यालि १४६, २२७, ३६४, ४२५, ४३८, ४४७, ४<del>६</del>३, ४७३, ४*७*८, 8=0, 862, 86€ 1 ब्यालोड २६४, २६७, ३००, ४२५,

४२८, ४८८, ४६१, ४६२, ४६४, ५.8, ५१२, ५३०, ५३१, ५३५, पूप्र; • पद २२०, पूर्ट; • संस्थिता ४५५ : ॰पदा ४३७ ; ॰स्नाम्तं ४८८, •स्या २६१, २८२: •स्थिता २८२। ष्यावेष्रातारा १८१ ।

#### ₹

इन्द्र ११७, २१४, २३८, २४१, २७४, २०८, ३५०, ४०६, ५११, ५४१, प्रप्र, प्रव्रा इन्द्रजालकरी ४३४ । इन्द्रनील २६३, २८०। इन्द्रभूति ३५३। इन्द्रागौ ५१०।

ईर्घ्या ४५०; ०वच्या १८६, २२६; ०वची ४०६, ४४०। ईप्रान ५ हर, ५५८।

#### उ

उग्रताम २०६! उग्रपाबारूटा ४५४। उचाटन ३६६, ३०१, ४३४, ४३६, पु३२ ; ०िविधि १८€। उच्चया ४१०. ५६६, ५००, ५०१, ५,०४,५,७०; ०प्राकः ५,६८; ० जन्मल ५००, ५०१, ५०५। उड्डियान (श्वीड्रियान) इद्धा उत्पल मुद्रा १००, २०५, २०८, २४५। २१३, २१८, २२१, २३७, २३६, उदस्कीट १८२, २३५; •कीटक 100 उक्समान १८१, १८६, २३४। उन्नाद ४४१, ४८५, ५३२। उपकेशियों ११३, ११८, १२०, १२६, १३१ ।

खपनन्द ४५. २६८, ३८६, ५८४, ५२१। उपपीठ ४०८।

उपपौलच ४०८। उपमेलापक ४०८।

उपम्मामा ४०८।

उपाय १६१, ४४८, ५५७।

उपेचा ५०, ६२, ६८, ८७, १००, ११५, १६८, ४८८, ४८४, ५०६,

Ac0 1

उपेन्द्र २४१। ----

उलूक ४०६, ४३७।

उष्णोषविजया १८०, १८५, १८९, १८८, २२८, १८४, ४१७, ४१८;

उद्योषा १८८, ४१८।

#### জ

ऊर्द्धपाद (वचवाराष्ट्री) ४३८।

#### Ų

एकजटा १७७, २४५, २५७, २५८, २६०, २६२, २६४, २६५, २६७ २७०।

रकजटासाय २५८। रकाद्यर कल्प १६८।

### ग्रे

रेरावत ३५८। रेरावती ४२७। रेश्वर्यता ३८६।

#### चेा

'बोड्डियान (उड्डियान) ८०, ८३, २८८, ४५३, ४५५; ०पीठ २८६; •मारीची २८३, २८४, २८५, २८६, २८७; ०वचपीठ ४३६। बोकारकी ५०२।

## श्री

ष्पोदुम्बर ४३७

क

कङ्गाची ५८८। कङ्गाची ५८८, ५८८।

कङ्गली १२३, ४३० । कळाल २३५ ।

कचुक ४६०।

कठिंगी ३६७, ४३९।

कारिहका २५८, ३८२, ४४७, ४७५, ४८८, ४८४; करही ४२८, ४६९।

कन्दर्भ १७५।

कपाल मुझा ४७१।

कपालिनी ५०२।

कपोत ४०८। काबन्ध ४५२।

कमग्रहलु ४०, ४४, ३४१, ३४२;

• धर ७७, ७६।

कस्पन ८०, ८२।

कम्बोजी ५८€। करवाल प्ट।

करवीर २३७, २४३, २५८।

करालिका ५ प्टा

करासी ५=४, ५८६।

कर्ता ५७, ६२, ६४, ७२, १९५,

१३०, १३८, २८७, ५८७ ।

करमाचल कवि ३८१, ३८१, ५८० ।

कह्याचलकोध ४००।

वा**रका**चवाय**य ४५६**, ४**६७**, ४**६**८।

करोट २६५, ०टका २६६। कर्कोटक २६८, ३६२, ३७८, ३८६,

प्र ८, प्रर, प्७८, प्७०।

कर्यतारा ३५२।

कर्तरी ५८८।

कर्ममुद्रा १२७, ८४८, ७७१।

कर्मराजाग्री समाधि ८६६। कर्मवची १६०, ४११। काल २४०। कान्यतक् ५०६। कल्पमारीची २७६। कस्पर्वश्च ४३८। कल्यान्तानल ५३८। कस्पोक्त २०५। कल्पोक्तमारीची २६६, २७८, २७८, 7641 कल्यामगर्भ ४०१। कल्यागमित्र ४३१। कस्तूरी ४२८। काकपद्धा १८०, १८६, २३३। कामदेव ३८५, ३८८, ३५६। कामरूप ४५५। कामवस्य ५१५। कामाख्या ४५३। कामिनौ ५०२। कामेश्वरी ४३५। काम्बोज ५८५। कायेग्रा १६४। कारगढ्यहासाय ३०। कारिया ५०२। कार्यका ५७२, ५७६। कालचक्र ४७८। कालदूती ५६८। कालराचि ४४०, ४४२, ४८१, ५०४; ०राजिका ४२५, ५०४। कालि १८६, १५६, २२०, ३६४, ४२५. ४३८, ४४७, ४७३, ४७८, ४८७, 86**९**, 86ई । काली ५८८, ५८८। कालिका ५८८। काक्सीरक २२३। किन्नर इप्र७, ४०६, ४३४, ५८८।

कुक्क् रिपाद ४६८। कुश्चम ६०। कुरापस्था २६६। कुराहल ३५८, ३८१, ४२८, ४४७, ४६१, ४८८, ४८४ ; ० तिन् ४**७५** । कुरिछका ६८, ७६। कुबेर पूर्य, पूष्ठर, पुष्ट, पूञ्र् । कुमार ८८, १६८। कुमाराकरगुप्त ५०८। कुमुदाकरमति १४। कुम्भाराह ४११, ५३२, ५८१। कुरकुक्कपर्वत ३४०, ३४८। कुर्यकुत्वा ३८०, ३४८, ३५०, ३५१. ३५८, ३५५, ३५६, ३५८, ३५८, ३६१, ३६२, ३६५, ३६६, ३६७, ३७१, ३७२, ३७इ, ३०४, ३०६, 30c. 30c, 3ce, 8ce, 8ce, ३८४, ३८५, ३८७, ३८८, ३८४, **३८२, ३८४; ब्रन्टमुण० ३५३;** ॰ कस्योत ३४७; ॰ त्रियुष्टा ३४५; • पर्वतोदर इट्ट ; • योग इद्धः षड्भुज० ३५१; ३८०; संचित्र॰ ३८8; **साधिष्ठागः ३८४**। कुरुबिन्द १8ई। कुला ३१४। कुलत्य ४११। कुलिक ६८, २६८, ३६३, ३७७, ३८५, प्रथ, प्**रर, प्**७४, प्<u>७७</u>। कुलिया १६३, १६६; ० मार्ग २५८; ॰प्रेश्वर ४४३ ; ॰प्रेश्वरी ५८८। कुलोर गर्त १८३, १८८, २३६। कुलेय ४५८। कुधाब्दिक १९। क्रतसम्ब-पर्यञ्च ५५७। ह्यानुष्ठान १८०, १८०, १८६ ; • ज्ञान 8**६६ ; •स्मा**वा ४६८।

क्रिया पूड्य; ॰ पार इ०८; वि इर्ट।

क्रियायमारि ५८०, ५५३, ५५८

क्रियायमारि तंत्र ३२८, ६३८।

केलि ५६२, ५६०।

केलिमालिन् ५६०, ५६१, ५ ५६३, ५६६, ५६०।

केलिमालिनौ ५६२।

केवलनेरात्या ४५१।

केश्विनी १९३, ११८, १२०, **१**२१, १३१।

कोकदश ४२६ ।
कोवेरी ५०२ ।
कोसम्म १४६ ।
कोधगग ६० ।
कोधमर्थ ५८८ ।
कोधम्म ५२८ ।
कोधन ४२६ ।
कोधावेश ५२६ ।
कोधावेश ५२६ ।
कोधावेश ५२६ ।
कोधावेश ५२६ ।
कोधावेश ६८, ५५० ।
चितिगर्भ ४८, ५५० ।
चितीग्र १६३ ।
चौर ४११ ।
चौनोष्येत्र ४०८ ।

#### ख

खगर्भ ६८, ५५०। खगा ६३५। खगानना ६२०। खद्भ ६१, २१६, २६८, ३५०। खखरोषा ६२५, ४२०, ६३८।

खसपंग इद, इट, ४२, ४५, ४६, ५४, ६०, ६५, ६५, ० जोकेश्वर ३०, ५८, ६२।
४२०।
खाडीमण्डल ४२।
खेचरसिद्धि इ५०।
खेचरी १८१, ४४६, ४४०।
खेटक ५१०।

#### ग

गगनगञ्ज ४९। गगनोङ्क् व १६५। गद्गा २६८। गजचर्म ५८०। गगचन ४९६। गणपति ४०३, ५८२, ५८३। गखव्यु हादिसू चाणि १०। गन्धतारा १७६, १८४, १६७, २१६, २२८। गन्धमादन २४८। गन्धवं ४०६, ४०७, ४३४। गन्धा १५७, ३१२, ३२८। गर ४३१। गब्द ७७, ७८, ३५७, ३५८, ४०६। गत्रहेश्वर २१७, २७० : ० त्व २५३। गर्भपाद २८५। गवय १८६, २३३। गान्धारि ३१०। गिरिजा ५८८। गीता १५७; ३१२, ३२४। ग्रप्तगौरी ४०५। गुप्ता प्रदेश, प्रदेश, प्रदेश । 🕆 गुितका ८६, ३७५, ४३०। गुद्धाभद्ध ४८५। सम्र ४०६, ४६७। गोनुटरक्रम २३२, ४७६।

गोमयादिपानीयमंत्र १०२।
गोमुखः ५६८।
गोरोचना १८२, १८८, २३५, २४३
गोविन्द २००।
गोरी ३१०, ४४५, ४४६, ४०६।
गोरीवारा ३५२।
गोरीकानयुगल ५११।

#### घ

घाटा १८८। घाटिका ४२८। घाटिका ४२८। घारचाडी ४४८, ४८८, ४८२, ४८४। घोरमामान ८६, ४५८। घोरमामान ४६०।

#### च

घोषवच्य ५८५ ।

चक्रचय ५६४। चक्रधर ३३५। चक्रवर्तिनी ४२०। चन्नवर्मिगो ४२७। चक्रवेगा ४२०। ्चक्रसम्बर् ४८५, ४८६, ४८८; ०नाघ 4001 चन्नी ३५८, ३८१, ४२८, ४४७, ४६१, 8-94 I चाह्रबीज १८१, १८६, २३४। चगद्धरोधगा १७३। चाउमसारोवण १०१, १०२, १७३, १७४, १७५। चग्रुवचापाग्रि ४०४। चर्खाच्ची ४२०। चरहाचल १०३। चादासिनी ४४६। चन्हाली ३१०, ४४३, ४४५, ४०८।

चिंग्डिका ४४१, ४८८। चराडी पूटई। चगड़ोबी पूटई। चतुरार्थ्यसत्य इहर। चतुर्बुद्धमचामुकुटी १८६, २२८। चतुर्भृतमाद्धल ४८७: ॰र्म शाभूतमाद्धल १८५, ४२४, ४८१; मंश्राभूतस्य 8६€ । चतुर्भ इत्राशिक ४०८। चतुर्मार २२, २४, २८६, ४२८: र्माशासन २०। चतुर्मुद्रा १२७, ४७१। चतुम्बरगा २०८। चतुस्त्रिंग्रह्यञ्चन ४३२। चन्द्रकान्ता ५६२, ५६६। चन्द्रकान्तिमश्चि २६८। चन्द्रकाली पूर्दर । चन्दप्रम ८६, १९४, ११८, १२०, १२१ । चंद्रवच ४३२। चपेटदानसुद्रा ४०३। चम्पक २४५ ; • बद्धा ४०६। चरेन्त्र प्रदं०, प्रदंश, प्रदंश, प्रदंदं। चरेन्द्रक ५६७। चर्चिका ५८८। चमक २५०। चामर २१५। चामररत २०। चामीकर १०७, २६०। चालन ३७१। चित्रवच्य ५०७। चिन्तामिका १२, २७, ४६, ८०, ८८, 4061 चित्तेग्र २६७, ३१८, ४५०; ॰ सुकुट 88**ई**, 8द्य । चित्रकाचि भूईर ।

चित्रसेना ५०२।

छन्दा २००, २०२, २०३, ३५२;
० सुझा २०१!

छन्न ५६३, ५६४, ५६५, ५६७,
५६८, ५००, ५०२, ५०५, ५०१।
चैत्र १६२, २६६, ५४२।
चैत्र १६२, २६६, ५४२।
चैत्र १६२, २६६, ५४२।
चैत्र १६२, २६५, २६५; ० गर्भस्थिता ३०३; ० गुचार्मस्थिता
३८४; ० गुचान्तस्या ४२०; ० गुचालया ४२०।
चैत्रालङ्कात ४०६।
चौरी ४४६, ४०६।

#### छ

ऋन्दोपऋन्द ४७८।

#### ল

जिटली पूर्ह। जटौ पृहर्ग। जम्बद्धमांस ५८८। जम्म ४३४। जम्मनी ४३५। जम्मल पूर्व०, पूर्वर, पूर्वर, पूर्वध, पूर्वर, प्रंट, ५००, ५०१, ५०२, ५०३, ५७४, ५८०, ५८२, ५८२ ; • जलेन्द्र प्र्, जाय प्र्र, प्र्, प्र्, प्रतिमा पूर्टि। जयकर ५१९। अयतारा ३५२। जलाञ्चलि ५६५ । जलेग्र ५७६। जवा ३८० ; ॰ जुसुम २८२, ३०३। ्चाक्षुकी १७७, २१७, २४५, २४६, २८७, २८८, २४८, २५३;

०तारा २१७; •धारिसी २४०: ॰महाविद्या २५०; ॰सुद्रा २८०। जाम्बद्धी ४२२ । जाम्बुनद २२२, २६२, २६० ४१६। जालन्धर ३७६। जालिनीकुमार १२१; •प्रभ ११३, ११८, १२०। ाोजोत्कार ४२६। ज्ञानकाय १२७, १४०, १४५, १६५। ज्ञानचक ३८५, ४०६, ४१२। जानदेवी ४२८। ज्ञानमग्रहल ४८३। ज्ञानमूर्ति १२७। ज्ञानसत्त्व २०, २१, २३, ३०, ६०. **€**₹, **६५**, ७८, ८६, १२२, १२८, १३२, १३७, १७०, १७२, १७३, १७८, १७६, १७८, १८५, १८५, १८८, २०५, २२०, २५३, २८२, २८४, ३०१, ३०४, ३११, ३६८, इ8०, इ8६, इ६६, इ८६, ४१६, ८४०, ८६६, ८७४, ५२८, ५५८। ज्ञानसंभव १६५। ज्ञानाधिष्ठान २०१। ज्वालामुखी ४३६ ।

ट

टिक्किराज १३७, ४१८, ४२० ।

ज्वालामुद्रा ४२२, ४८५।

#### ड

डमर ८६, २५७, ४२५, ४६०, ४६८, ५२६, ५८५, ५८६, ५८७; ०वक ४८६, ५०२, ५८१, ५८८। डाक ४४२, ५२२।

४३१, ४३८. ४४१, ४५५, ४<del>८</del>१ 867, 864, 860, 438। डाकिनीवचपञ्चर ३३१। डामर पूर्व, पूर्व। डिमा ५७०, ५०४। डोम्बिनी ४४५। डोम्बी ४४३, ४४६, ४७८ । डोम्बीहरूक ४४३।

ढ

ढोझकर्ग ५०४

ก

तचाक २६८, ३६३, ३००, ३८५. पूर्ध, पूर्र, पूळ्ध, पूळ्छ। तथता ११०, १११, १७६, ५८०। तथागतज्ञान ४५८ । वधागतसम्भवसुद्रा ६। तम्ब १२, १३, १६१, २८८, ५१५; ०राज १, ६००। तन्त्राम्राय २६६। तर्जनीसुद्रा ५५७ । ताग्रहव ३८१, ४७४; ०वा ४४०। ्रतारा १८, ३७, ४०, ४६, ५६, ६४, €€, 90, 94, 99, €€. १०₽, १७६, १७०, १०८, १०८, १८३, १८७, १८३. १८५, १८७, २००, २०४, २०५, २०६, २०८, २११, र्रह, र्र्8, र्र्ध, र्र्⊏, र्र्ट, २२१, २२२, २२६, २३५, २३७, २३%, २३८, २४१, २४६, २४४, रपूर, २६०, २६७, ३२२, ३४३, इद्ध, इट्ह, इट्ह, धूट्छ; •देवी १८४, २२७, २४१; •धार्यो १८१, १८२, १८४, १८७, १८८, २३५, २३६।

डाकिनी १६८, २८७ ४१८ ४२५, | तास्मि २६७, ३४७, ४१५; ५८३, प्रदेश ; •सम २१०। तारोदय ३४५ । तारोद्धवकुरकुला ३४०, ३०८। तार्च्य ३७२, ३७७, ३७८। ताल ईट। तिलकापू⊂8 । चिकाय ५०५; ०याताक 1631 चिकाल सायी २५१। चिग्रह्मालय २३१, इ८६, ४१६, ४८३। त्रितस्व २३३, ३६३, ३६६, ३००, ३७६, ४३२। चिदगड ३४२। चिद्शिड्क प्टा चिदगड़ी 8°. 88, ८८, ३8९। चिद्रम्पुर ३८८। त्रिपताका ४२८, ४००, ४१०, ५११। चिभवतारियौ २०८। िरत्व १७०; ० मुक्तिटिनी २५१। चिम्त-प्राग ७२, १००, २८७। चिग्ररम-गाथा १०८, १८६, **२२**५, २७२, २०३। चिश्रिष २७८। चिश्रिखा २७८। चित्रूल ३२, ६३, ६६, ६८, ७४, ७६, २८६, ४०२, ४०३, ४८२, ४८१, पृश्व, पूटल, पूर्व, पूर्व ; ० दाह चिसमय १, ४, १४, १५, १६, १७; ०राज १, १३, १४, १७। चिसगयराजनस्य १६। त्रैयभ्विक (७। त्रैकोऋजासनी ४३४। त्रेलोध्यमात् ४३४। त्रेलोक्यवच ५२८।

चैकोक्शवप्रश्वर १८, ८०, ८२, ८६। चैकोक्शविजय ५११; •सुन्ना १५२, ३१२,३८०। चेलोक्शाच्येप ४९४, ४९६। चैकोक्शोदर ४३५।

त्यध्व ४९८ ; ०वर्तिन् ४२०। त्यम्बक्तसखा ५७६ ।

#### द्

दत्ता ५६१। दमशोलि १५३। दर्घग १२४, १२६। दश्रपारमिता १८०, १८५, २२६, 468 1 दश्भुज-सितमारीची २०५। दशास्त्र २३३, २३८। दाखिमकुसम ४२५। दिक्पाल १६२। दिकाल २१४, २३८। दिग्बन्धमुद्रा ५१८। दिगम्बरा ४३६, ४८२। दिखकाय ३०३। दीपतारा १७८, १८४, १८१, १८७, २१६, २२८। दीपा १५७, ३१२, ३२८। ्रदुर्गोत्तारियो २३७, २३८; •तारा २३७। दुर्वयचन्त्र ४८६। दुर्जया ५०२। देवकुत १३८। देवदत्त १८०, १८६, २६८, प्रह, 488 I देवराचा १८७। देवासरदिधर ४५७।

विका ५१०।

देशमा ०१, ८८।

विवाधिराज ५८०।
हात्रिंग्रह्मकाण ६४, २३८।
हिमिन् ५३५।
हिमुजहेरक ४७३।
हेमदच ५४५।
हेमदचा २२८; व्यक्तिमा ४४७

#### ध

धनद प्रदे०, प्रदेश, प्रदेश, प्रदेश, प्रदेश, **प्रं७, प्रंट, प्०४, प्०५, प्००**। धनदतारा २२०। धर्मचक्र ६, १०१; ० सुद्रा ६, १०७, १११, १२७, ४०८। धर्मधातु ८६, १०८, १५०। धर्मधातुवागीश्वर १२०, १२८। धर्मनैरात्म्य १०५। धर्मप्रविचय ४८९। धर्मसुद्रा १२७, ३१७, ४७१। धर्मरत ४५८ । धर्मग्रञ्जसमाधि १२८, १५७, १५८। धर्माकरमति ४१७; ॰पाद २००। धर्मोदय १२५, १५३, १८८, १८५, २५५, २५८, ३५८, ८८०, ८८२, ८५२, ८५३ ८५५, ४७२, ५६२; •चान ३७३; ०सुद्रा १०, १२, **४५६; • याख्य २२६**। घान्यमञ्जरी ४२१, ४२२, ५६२। धारकी पूर, पूष, ८८, ४१७; •बन्ध २५१ । षारा €८। घाराजमान ५६८। घारिखी २३३। धुनन ८०, ८२। धुलूरम ५६८। वप १०, १५४, ५८८।

प्रधाताम १०८, १८४, १८४, १८७, निवाधिये ६७।
 २१८, २२८। निर्माणकाय ४५५।
 प्रधा १५०, ३१२, ६२८। निर्वाण ४५६, ४८९
 प्रधाप्त भेयम ४०३, ४१५, ४१६। निर्विधीकरण १८६

#### ল

मकुली पूर्वर, पूर्वंश, पूर्वंग्, पूर्वंग, पूर्वंट, पू ७१, पू ७२, पू ७५, पू ८०, पू ८१ । नगरचोभ ४००। नम् ४६४ ; ०मा ४५४ ¦ नन्द ४५. २६८. ३८६. ५२४, ५२४ । नन्दिकेश्वर् ४०६ । नन्द्यावर्त ४५६ । नपुंसकाजाम ४६ँ⊂। नरकपाल ४०६ ; ०चर्स ४६८, ४८७, ४६१, ४६२: ०सम्मक १००: **•मुग्ड ५**८६ ; ० शिषः ५८७ । नर्तकी पृहद्दे। नर्तिश्वरी ४८८। नवग्रष्ट २०६, ४००। नवां प्रस्त ३३८, ३३८। नाम ४०६ ४०० ! नामक्रियर २३, २४, ४३०, ५६०; ०पुष्प ८६ ; ०पुष्पक्तरा २०। नामाभगा २६३, २६८, ५८२। नागार्जुन १८४, २६७ । नागेन्द्रभ्षण २०५। नागेश्वर २४५ i नाद १५३। **नामसंगी**ति १२७, १६१ । नारायग ३५०। निगड १८१ । नियह ५३२। निरामिष ४१२।. निशासम्बार्यसा ४४२।

निर्मायाकाय ४५५। निर्वाग ४५६, ४६१। निर्विषीकरण ३८६। निश्वमा ४८६, ५११। निष्पन्नतारा ३५२। नीलकराठ ६८, ८६, १३७, ४१८, 1058 नुष्यः ३५८, ३८१। चक्रद्वाधारीमाला ४७२। उता १५०, ३१२, ३२४। तेत्रमहा ५१६, ५२२, **५२०**। नेंग्राक्य इड्, ६०, ७२, १०६, १५८, ૨૭૫, ૨૯૮, ૨૭**૨, ૨૯૨**, ३००, ८८५, पृष्ट । नेशात्रवयोगिनी २३०, ८९५. ८८६, 850, 8851 नेगाला १८६, १८१, ४५१, ४७५, ५०२ : ०**मण्डलयोगिनी**विश्वद्धि 380

#### प

पंचकपाल २०२. इष्टर, १८१, ११६।
पंचकुलस्थाना पृद्धः।
पंचकुलस्थाना पृद्धः।
पंचकुलस्थाना पृद्धः।
पंचकित १६०।
पंचकित १६०।
पंचकित १८०, १८८, १८८, १८८,
१५८, १५८, १८८, १८५, २३१,
१५८, १५८, १८८, १०५, १८८,
१६८, १५८, १८८, १५५, १८८,
१६८, १५८, १८८, १५५, १८८;
१५७८, पृद्धः, १५५, १८८;
१५७८, पृद्धः, १५५;
१५७८, १६८;

पंचबुद्ध ३८१ ; ॰मयी ३८१ ; ॰सुकुाटन् । पद्मतारा २१८। १२७, पृट्७ ; ॰म<del>हामुकुटी १७</del>८ ० स्त्र पूर्वपु; ० विशु जि ४ ६१। पंचभगवत्वाय ४६२। पंचमहादेवती ४०१। पंचमुग्ड ४०३। पंचमुद्रा २०८, २१०, ३८८, पद्मराग ३०३, ३३८। રૂટપૂ, **૭૨૦, ૭**૪૫, **૭૫૭, ૭૦૨,** 🖁 ०८, ५८० ; • घरा ४२७, ४८२ ; । पद्मवर्द्धनपाद ३१७ । **४५१; ० विभूषित पद्मवासिनी ७५**। ० वि**भू घ**र्या ४**६१ ; ० विभूषिता ४२५**। पंचयोगिनी ४४३, ४६२। पंचरचा ४०२, ४१०। पंचवीरकुमार १११, १८१, १८२; •वौर**क प्रोखर १०५**। पंचस्कन्ध १३७, ४८६, ५४४। पंचाचारमुदा ८। पंचांग इटर् । पंचानन्तर्य ३०, ३१, ४८, ५२, ५८, 1345,00 पंचाभिज्ञाता ५०६। पंचास्टत २३१, ३६८, ३७६, ४९६, ४२८, ४३७, ४४३, ४७५, ४७८, 8£₹, 8£8, 8£€, 8£€, **५**€७, ५८१ ; ०इव ४८६ ; ० घरा ४४३। पंचीपचार १३०, ३८१, ४३८, ४५८। पंजर ३८०। पंजरसुद्राई। पगाव ४२६। पताका २५७, ४६७। पत्रकटा ३०८। पद्मकुराही ८८। यद्मकुलोक्क् व २८। मदाचूड ५८५। पद्मजाविनी ४८८। पद्महासिनी ४६०, ४६७, ४८६, ४८६।

पदाप्टक् ३६२। यद्भनतेश्वर ७६, १८२, १८७, २३५। पद्मनर्तेश्वरासाय ७७। पद्ममुख् ५६२, ५६४, ५६६। पद्मसुद्रा ५१७, ५१८, ५२२, ५२४ पदावची १६०। प**द्मश्रसा 🖘** । पद्माकर ११६; ०मति ४२। पद्मान्तक १३७। पद्मावती प्रध। पन्नग ४३१। परमानन्द २२७, ४८८, ४८६ ; ०सुखाखाद ४७३; ०सुन्दर ४६१, 8**८२**; ∘दा ४४६ । परमाश्व ५१०, ५११ ; ० सुझा ५११ ; ०वचा पू०८। पर्यु २८०, २८५, २८७, २८६, ३०७, 30€1 पर्यापि च्छिका ३००। पर्णभावरी ३०६, ३००, ३०८, ३०८, ३१०। पर्वाभवरीधारगी ३१०। पर्यक्व ६८, १५८, १५८, १६१, २२४, २८३; •तास्त्रव ७६; ० निषसा १४५; ० निषसा १७७, २८५; ० स्थित १८३; ० आग ३१५; •क्यावस्थित १। पत्ताग्रहका ४११। पंजाबह २५१। पलाश्च ७५। पाटन ४३७। पाखरवासिनी अपू।

पारहरा १८, ६५, ६६, १०३, ३२२, 35€ 1 पातनी ८८८। पातालकन्या १८८। पातालसिद्धि ३५०। पादखेप २२४, २३८, ३५०। पापनाभागसुद्रा ५१५। पायस ४१०, ४११। पारद इ६० ; ०वर्ण ४८६। पारमिता ४८८। पारमी ११४, ३८०। पारिजात २०४; ०क २४५। पारीन्द्र ८८। पाम्रतारा १८१। पाण्रिनौ २२८ । पाग्री १८८। पिचुवा २८८। पिग्रहमात ४८५; व्यातिका ०मंत्र १०३। पित्तज ४१३ । पिम्राच ४०८, ४३४, ४३०, ४४१, 84E, 8EY, प्रेर, प्रट । पिश्राचि ३०७, ३०८, ३१०। पिष्टक ४११। पौठतारा पृथ्यू। पीठोपपीठ ४९८। पीलचोपपीलच ४०६। पुक्तसी ३१०, ४४५, ४४६, ४७८, ५८६। पुद्रस ४७४ । पुरक्तोभमंत्र इट्६, ४४८, ४७८ पुरन्दर ३०० । प्रका ५६०। पूर्व पूर्व , पूर्व । <sup>7</sup> पूर्कमिरि ४५३, ४५५ । यूक्रीभद्र पूर्व०, पूर्व२, पूर्व३, प्रचासट १८५। पूर्व , पूर्व ।

पूर्वमुद्रा ५१८ । पुक्षीरमजय ३०६ पुक्ति ३६८। प्रस्तक ४०, ४६, ८६, ६४, ६५, १९७, ११८, १२१, १३१, १५५, २१८, २०१, २७२, २७३, ३१३, ३१८, 1055 पुष्पतारा १७८, १८४, १८०, १८८, २१६, २२८। पुष्पा १५७, ३१२, ६२६। पूजादेवती १३८, १४०। पूतन १६८। एव्वीमगडल १८०, २५६। पैग्डपातिका ५ ७१ । पोतलका ४२: ०काचला ४०! पोट्टलिका ३६६,। पोषध २१६, ३००। पौछिक ३६८, ३६८, ५३३। प्रचा ८८, ३२०, ३२८, ४४४, ४४८, ४७७, ५०५, ५२८, ५३१, ५३२, पूड्य, पूड्ट, पूप्ह, पूट्य, पूट्य । प्रज्ञाखक ११७, १३१, १५८। प्रज्ञाचक १५६। प्रचातत्त्व ३३५। प्रज्ञान्तक १३०। प्रज्ञापारमिता १०७, १११, १२८, १८८, १५१, २२४, २२६, ३१०, **३११, ३१२, ३१३, ३१४, ३१५**, ३१६, ३१७, ३१८, ३१८, ३२०, ३२१, ६२२, ६२६, ६२४, ६२५, इ**३२, ३८०; •देवी १२५**; ० प्रसाका १२७, १२८, ३१२, ३१३, **३२१, ३१८ ।** 

प्रजापातित ७१।

प्रचामखन १००।

प्रज्ञालिष्कित ५००, ५०२, ५०३, ५६४, 1634 प्रचालोक ४३१। प्रचावर्जनी ३१६, ३२७, ३३१, ३३८, ₹80 I प्रजारद्विनिधि ११०। प्रजारुद्धिविधि १५३। प्रज्ञोपाय १६५, २६८, ३८३, ४५०, प्रपू, पूर्द्; ०विधान ४७३। प्रचाद्वा ४२७, ४२६। प्रवाव २३२, ४३२, ५,8€। प्रतिविम्ब ४२८। प्रतिभासमाचक ६२। प्रतिसरा ३६७, ३६६, ४०५, ४०७। प्रविद्वाश्वर प्रत्यवेक्तम २२७; ०तम १८०, १८६; **े ज्ञान १३८, ४६३, ४६७**। प्रत्यवेद्या ४८३ । प्रवासीट १२३. १२४, २०८, २०६, २१०, २४१, २५७, २६६, २६८, २७६, २७७, २८०, २८२, २८४, २८६, २८२, ३०३, ३२७, ३३१, ३३८, ४४०, ४४२, ४५६, ५०७, प्र०, प्र०, प्रथ, प्रप्, प्र्य, पूपूर, पूट्य, पूट्य, पूट्य; •पद ५०६, ५२८, ५३०, ५३१, ५३५, भूबर, पृष्ठक, पूरक, पूरक; **•** पदा ४०३, ४२५; • ससंस्थान प्र€. प्र१ ; ०स्य ८६ ; •स्या २८२, ३०७; ०स्थित ५७€; • स्थिता ४५४। प्रवासीका ४१६। प्रत्वेक २०१ ; ०बुड ५७। मदीपतारा ३५२। प्रदीपतंत्रमळन्याय १०२। प्रमाचरकीर्ति १०५ ।

प्रभावती ४२७। प्रभासर ४८०, पूर्ह। प्रमुदिता १००। प्रलयाचि २५७, ४७२ ; •यानल ४४०, 888 | प्रवाल इईई। प्रवेशाम १८१। प्रसन्नतारा २४१, ३५२। प्रसन्धि ४८४ ; ०सम्बोध्यक्त ४८८ । प्राकार ३८०। प्रावाबन्ध ३७५। प्रियदर्भाग ५०२। प्रौति ४८४, पूर्र ; •सम्बोध्यक्त ४८८। प्रेत ४०६, ४४१, ४५८, ४८८, ४८५, पूरुर, पूरुर ; ०तासनस्य पूर्व ; •स्या ४३७। प्रेतसन्तर्पित प्रधा

#### फ

पंत्कार ४३७

#### ब

, बदर २३८ ; ० जा ६२ बदरीकायटका १८९ । , बन्धन १८९ ; ० मुक्ति १८३, १८८ । ; बन्धूजा २२, १३१, १३१, १८८, ए १८२, १८९, ३०३, ३८० । विन्दुयोग १८६, ४६८ । विन्दुयोग १८६, ४६८ । वीजपूर ५८९ ; ० जा ५६०, ६६८, ५६५, ६६६, ५८० । वीमत्स ५११ । बुज ४१२ । बुजक्षमान १६० ; ० बीम ५०३ । सुजक्षमान १६८, ६६१ । बुडकोच १२। बुद्धडाकिनी ४५५, ४६०, ४६१, ४६१, 852, 858, 856 1 बुद्धतारा २१६। बुद्धनाटक १६५। बुडापीति १६८। बुद्धभट्टारक ५०६। बुद्धभाव १६५। बुद्धभाषित २६८। बुद्धमग्रहल ३६१। बुद्धमाता ३२५। बुद्धमोद १६८। बुद्धरत ४५८। बुद्धराग १६८। बुद्धवाच १६५। बुद्धसम्भव १६५। बुडिस्मित १६५। बुद्धहास १६५। बुक्तिवर्द्धनी ३१६, ३२७, ३३१, ₹₹£, ₹80 | बुद्धोपसंचार २५५। बोधिचित्त १, ३, १३, १८, ६७, ३००, ८८८, प्रप् ; ०चन्त्र प्रप् , प्र० ; ॰ चित्तादिषुर्णे ४२५ ; ॰ चित्तोत्पाद १८, ६४, १०६, १३८। बोधिखदा ४०६। बोधिसन्त १७८, ३२५। बोध्यक् ४८४ ; ०भावना ४८८। बोध्यक्री २८१, २८१, २८४, ६०१ ; •धारखी ३०५ ; •सुद्रा २७०।

बोधाकुकुसम २०२।

त्रकात्र २२०।

त्रक्षामपाल ११८। त्रकाचर्य ११६।

त्रचामुख ५१०।

अषा २८१, ३८६, ५१२, ५०१।

श्रम्भाविकार १५८, १७६, १८८। श्रम्भाविकार १५८, १७६, १८८। श्रम्भाप्रः १५७, २८०, २८८, २८५, २८०, २८६। श्रमा ११७, २१८, २३८, २८१, २०८, २०८, २००, ३५०, ८०६, ८०६, ४३६, ५१०, ५५८। श्रम्भाखिखार ५०८। श्रम्भाखे १८८।

#### भ

भक्तिवत्सल। ३१८। भगवस्रोकेश्वर ६१। भद्रक १६३। भद्रकुम्भ २१४, २३६। भद्रघट १२, ५०६ ; ० इस्ता ४१८। मद्रा पूर्दर, पूर्द् । भद्रासन १७८। भक्षक ४३०। भस्म ४८६, ४६४। भिख्डियाल ३०१। भौभदर्भाग ५०२। भौमा ५०२, ५८६। भीश्राभगिनी ४०४। भुजगयज्ञोपबीती ४१: •गाभरस 2 EU 1 भुवनेश्वर १६१। भूचरसिद्धि ३५०। भूचरी १८१, ८४६, ८८७। सूत १७०, **२८७**, ४०८, ४१०, ४३७, 882, 84=, 868, 864, 482. पूट्य ; • कोटि १६8। **भूतकामर पुरुष, पुरुष, पुरुष, पुरुर,** प्र., प्र., प्रप्, प्रदी

भूतहामरतंत्र प्रप्

भतासनमुद्रा ५१७। भृतिधारगी ३५० ! मरियाी ७५ ! स्कुटी ३०, ४०, ४४, ४६, ५८, ६४, ७५, ७७, ३४१, ३४२; ॰सुद्रा ३४२ । स्क्राज १८२, २३५। म्बद्धानद्व १८६। मैरव ४२५, ४४०, ४४२, ४८९, ५०४, **भू**०ई । भैरवा ५०८। भोट २६७। स्त्रमर ⊏४, १२४, १२५, १४६, ३५३, ३५७, ३६०, ३६१, ३७०। स्मरमिथन १४७। समरीयोग**नुरनुद्धा ३५**८।

#### म

ं सकर २७४, २७६। मङ्गलसेन ५४६। मञ्जनुमार ८६, १५१। मञ्ज्ञधोष ४८, ७१, ८५, १००, १०३, १०५, १०६, १०७, १०८, १०६, ११२, ११३, ११५, ११७, १२१, १२२, १२३, १२४, १२६, १३०, १३१, १३७, १३८, १४१, १४२, १४८, १५०, १५२। मञ्जतस्य ३८०; ०नाथ ८८, १०८, १२८, १४८, १५०, १६२, १६३, १६६, १६७, ५४३। मञ्जराज २८६। मझवर १०१, १०२, १०८, ११२, महत्तरीतारा १०० मञ्जवक ८३, ८४, ८७, ६८, ६६,

१८८, १६१, १६३, १६५, १६७, 442 1 मञ्जूष्री ८२, ८५, ८६, ८८, १०४, १०८, ११०, १११, १२०, १२३, १२६, १२८, १३१, १३८, १४१, १८२, १८५, १८८, १५१, १५६, ્રપૂછ, રૂપૂપ્, રૂપૂર્થ, રૂપૂ૭, રૂપ્, १५८, १६०, १६५, १६६, इ६५, पू∘ई | मञ्जयी-कुमार ८५। मडक ४१२। मिशा ४५६; •धरी ४०६; ०वंश्र yey ! मिणधर २७, ३६। मग्रहलक २२१। मग्डलराजाग्री ४६२। मति ३२८। मत्य ४११। मदन ८३, १२३, १७१, १८१, १८३, १८६, १८८, २३४, २३६, 8EE, 400, 43E, 480 1 सदगपत ३६०। मधुकर १२५, १३०, ५१९। मध्यमकरुचिः ४१७। मध्या ६८। मनोरघरचित ३३४। मनोविज्ञान ४७०। मंत्रानुसारियो ४०२, ४०८। मनमय २१४, २३६। सयर इह; • पिच्छ २१५, २८५, रपूर, ८००, ४०२, ४००; •पिच्छक ४३६ । मशाकावशिका ४८, ५२, ५४, ५३, ور حو, رود, رحو, رود. १. ९ १९, १९८, १८२, १८३, २००, २२१, २३४, १३७, १३८.

महाकाल १६७, ५८४, ५८६, ५८७, પૂરર, પૂરદ, ६००; ०भट्टारक पू⊂्यू । मचाकालिका ५ू⊂ट: ०काली ५ू⊂७ । महाकेलिन् पूर्द्र, पूर्द्छ। मद्याच्यासीयम १७०। 'मद्याचीनतारा २०८, २०८: **०न्न**म-तारा २११। महातंत्र १। महातेल १८२। मशाधनद पूर्दर, पूर्द् । महानाम् ४२०। मचापद्म २६८, ३६३, ३००, इ८६, पूर्ध, पूर्र, पूर्व, पूर्व, पूर्व। मशापुरुषलच्चा ५५६। मञ्चाप्रचा ३१६ । महाप्रतिसरा १०२, इ८६, इ८८, , ४०१, ४०५, ४०७, ४०६। महाप्रविद्विरा ४०२। मञ्चाप्रलय ४३०। मञ्चाफेलकार ४३० । मञ्चाबल १३०, ४१८, ४२०, ५००। मञ्चला ४२०। महाभूत १८०। महाभूतमगहल ४२४। मञ्चाभूतभैरवा ४२७। महामंत्रानुसारिकौ ४०२, ४०८, 308 मश्रामांस ४६२, ४७५, ४८४। मदामाया ४३४, ४३६, ४५८, ४६५, पूर्ण; ० चन पूर्र ; ० देवी ४३०। महामायातन्त ४८६। मञ्चामायूरी १००, २१५, २८५, ४००, ४०२, ४०७, ४०६। मचामुद्रा १२६, १२७, ४३५, ४४८, 840, 805 1

मचामेलायक ४५०। मञ्चामोक्तपुर २२७, ४०५। मचायक्त ५६२; व्यक्तसेनापति ४०४: ०यच्चियौ १०३। मञ्चायप्रा ५०२। मधायान ४, २२५, ४०६। महारद्वा १। महाराजलीला ४७, पूर, पूह, ६३, 585 1 महाशाजिक ४०८। मस्यावच्यान्धारी ४०४। महावस्य रपूर्, ४५८, ५६४। महाविद्या ४३४ । महावीर्था ४२०। मञ्चाश्रौ २८५; ०तारा २८८; ॰ तारियाी २४५ ! मञ्चासमुद्रमेखला ४३५। महासत्त्व २३७। मञ्चासरखती ३२८, ३३०। महासाहसप्रमर्दगी ४००, ४०२, 80€, 80€ मचास्थामप्राप्त ७१, ३०८। मचासितवती ४०१, ४०२, ४०८, 1308 महासुख २२०, ३७०, ३८३, ४५३, ८५५ , ४८७, ५८२ ; ॰करा ४४८ ; **०सुखाकार ४४२; ०सुखाधार** 88= ; •सुच्च 8६º, 8६६, **8=**१ ; ०सच्यो ३८२। मच्चि ४६७, ५२८, ५३०, ५३२, प्रदे, पृथ्दे, पृथ्दे, पृद्दः , वस पूर्व ; ० खा पूर्व । मक्षेत्रह ७१, ४०६, ५१९। महेश्वरा ५८८। मचोदिध ५०२। मचोरग ३५७, ४०६।

ं माञ्चिष्ठ ७५ । माश्चिमन पूर्व, पूर्वर, पूर्वर, पूर्वर, पूर्दर्, पूर्द**ः,** पू*७*८ । मारही पृहर्ष । मातकी ३१०। मातुलुषु ५६८। माहमरहल १७६, १८४। मात्सर्यकी ४४०; व्वचा २३०; •वची २३१, ४०६; •ियंका १६**८**। मामकी १८, ६४, ८६, १०३, १८८, ३२२, इप्ह, ४७०। मायाजालक्रम ८७, ०तंत्र ३७८। मायुरी ४००। मायापम ४००। मार १६५, १७३, १७५, १८४, २६० रईइ, २००, इपू०। मारगी ४६८। मारिकी ५०२। मारसंघ ५५३। मारिप्रशामनी ३००। मारीची १७६, २१५, २७४, २७५, २००, २०८, २८०, २८१, २८३, २८५, २८०, २८२, २८५, २८६, २६७, २६८, २६६, ३००, ३०२, ₹०₹, ₹08, **₹04**, ३०६; ॰धारगौ ३०६; ॰िपचुवा २८८; ॰मुद्रम २६४ ; ॰मुद्रा ३०४। मारीच्यूइवतंत्र ३०२। मारतमगड्ल पूप्०। मार्ग १३८। मार्गाश्रयग ५६, १०६। मार्च्चार ४३०; •चर्म ४९४; •चर्मी-ः त्तरीया ४१५। माचा ७०, ३२४। मानामंच ६८, १६२, ४६५। बाबुतावता २८८।

मास्या १५७, ३१२। माषमुखा ५८। माहेन्द्र २५८; • विम्ब ५५९; • मगद्रक ७८, ७६, ८२, १६६, २२६। मिचता ८७। मुक्तक ८८, ११८, ३५०। मुखेन्त्र पूर्व•, पूर्वर, पूर्वर, पूर्वर, पूर्द्, पूर्व । सुद्ग ४११। मुद्गर ८५, २५७, ३००। सुनिकुमार ५७६। मूबल २८५, २८७, २८६, ४१६, पुट्हा मुधिक पूट्छ। स्रापतिचर्म ५५७। सगहस्ता ५६८। म्द्रत्युवच्चनतारा २१२; ०सिततारा २१४; व्यक्तीपदेश्वतारा २३८। म्ख्वस्नसंग्रह २१३। स्टब्स ४२६। मेखना इपूर, इटर, ४२८, ४४७, 8**६**१, 8**०**५ । मेधावर्जनी ३१६, ३२७, ३३१, ३३८, 880 I मेब २२८, ४८७। मेलापकोपमेलापक ४७८। मैचेय २०, २३, २८, ४८, ७१, प्र०, प्€0 i मोदक ८११। मोष्ट ४५०। मोचनी ४६५, ४८६, ४८८। मोश्वकी १८१ ; •वका १८८, २२८, २३१ ; •वची ४०८, ४४७, ४५०। मीलिक १६०।

यश्च ३५०, ४०€, ४०७, ४०€, ४३४, ४३०, ४४१, ४८५, ५१२, प्रत, पूर्व, पूटर, पूटर; ० बय प्€्रा: •सेनापति प्७८। यक्षप्रकट पूर्द ; ० प्रकटक पूर्दर । यक्तिको १८४, ४०८, ५६१। यक्षेश्वर ८०: ०श्वरी ८२। यज्ञदस प्रह, प्रश यज्ञोपबीतवत्खद्वाषु ४६८। यम ८०६, ५८१, ५५२, ५५८। यसदरह ५६७। यमदूती ५६८। यमहिट् ५५८। यममधनी ४८७, ४८८। यमान्तक १०७, १०८, १३७, २५५, पुरुष्ट, पुरुष, पुरुष, पुरुष, ्राष्ट्र, प्रद. प्रक. प्रद., प्राप्त, पूर्व, पूर्ट; •मासत् पूर्र। ्यमारि ८५, ५२८, ५३०, ५३२, पुरुष, पूछर, पूछर, पूछछ, पूछ७, प्रा, प्रा, प्रम ; ब्ह्य प्रहः, 4401 यानचय प्रध। यामिनी ४४०, ४६५ । बाग्य ५५२। युगानताचि ५१६; •न्तानस ५५६; •स्विष्टि पूप्यू । योगाचार २१०; ० द्यम ४८९। योगिपट ७६, ८१। योगिनी ४२७, ४३५, ४४५, ४५८, ८८४, प्टर् ; •सूर्ति ४५ • । योगिगीतम् ४४३। वोविष्क्रसमाचारी ४५०।

79

रवागंकर १८८। रक्षयमान्त्रक ५२८, ५३४, ५३५, प्रक, प्रह, प्रका रहालोकेश्वर ८४। रस्ता ४०५; ० पन ३५८। रजःसना १८९, २३४; • कर्पट १८७, 4 8 8 1 रति ५११। रतोत्सव ४८२। ₹**8 858** , 958 , 958 , 958 • व्हटा इपू , २५७, ४०२, ४०८, ८८२; • डाकिनी ४६०, ४६७, ८८५, ८८६। रह्मय ५२, ६७, ५७८; • प्रस्त पूप्; • चित्रय १३०। रत्नतारा २१८। रत्नमञ्जरी पूर्य। रहाज ५८५। रत्नवची १६०। रत्नसम्भव १६, १८, ६४, ८६, १०६, १७५, १८१, १८८, इ२२, इ८६, 8०२, ४७५, ४६८, ५६८, ५७४; ॰सुकुट ५६० ; ॰सुकुटिनी ४२२। रत्नाकरग्राप्त १७, ५०५। रत्नाकरभाक्तिपाद २३६ 🎼 रत्नाचल ७०; ०गुचानाःस्य ३२, ६८; •गुष्टासय ७३ 🗗 रलेश १६८, १६६, १८८, २६१, 889, 847, 858; • प्रेखरक ५७२। रविशुप्त १५३। 🕆 रिकामा जिनी ११। रस १५०, ५०८। रसना ४४८

रसवच १८१। रसायम ३५०, ५०८। राक्तस ४०६, ४३४, ४४१, ४६५, पूरुर, पूछ०, पूटर, पूटट। रागपारमिता ५४५। रागराच्य ३८०। रागवकः ४४५ ;०वका ४५० ;०वकिया १८८, २२८, ४४७; व्यक्ती २३१, 1308 राजलीला २८५। राजश्रीतारा ५८३। रावया ४५। राक्क २७६, २८१, २८३, ३४५, 1 285 बचक इप्, अर्प, ४४७, ४६१, ८७५, ४८६, ४६८। स्याड पृष्ठ । सद ११७, २१४, २३८, २४१, ३५०, ३८६ । क्षिरपरिपूर्ण २६८; •पूरितकपाल लोकेग्र १६३। **४२४ ; ० पूर्वाका पाला ४२४** । रूप १६४, १६६, ४०६, ४४६, ८४०, ४८८, ४६२। रूपियाी ३१८, ४२५, ४३८, ५०२। रेखाधिष्ठानमंत्र १०२। रेवती ४००। रोद्र ४८३। रौद्रासन ४७२; ०स्य ४६७; ०स्या 8401 बौदी पूट्द।

स

अधावा २८, १६०, ३५८, ३०८, # 963 I असी ४२७।

ललना ४४८। ललितग्रुप्त २६७, २७० ससिताचीप ३२, ८८, ७३, १०८, १११, १८५, इटई, इट७, ४०ई, u्०⊂; ०श्वोपा २४६, ४०२; ०सनस्या ४१४। ललितासम १०१; ०संस्थिता ५८३; **०स्य १२**८; •स्या ४१५्। ससितास्य १२८। लाक्रुलिका ४५६। लामा ४२५, ४३६। नास्या १५७, ३१२, ३२४, ५२३। **लिपिकाला ४२६; ० ग्रास्त्र ४२६**। सीला १०५, १४१; • च्होपस्थित ६६। लीलावच्य पूर्वः । भ्यानि (वच्य) ३८१। लोकघातु २०१, ५०८। /लोकनाच २८, ३१, ४८, ५०, ५८, €०, ८१, ८५, ८७, ८८; ०पाल \$00 l ,क्षोकेश्वर २३, २४, २७, ३०, ३३, **इ**र्ड, ३०, ४१, ४२, ४३, ४६, ¥0, €8, €8, ७८, ८0, ८३, च्यू, १८इ, १८८, २३६, ४४७। लोकेश्वरी ४१८। लोचना १८, ६४, ६५, ८६, १०३, २१८, ३२२, ३२३, ३४८, ३८६,

१ ५०४।

वच १८८। वस्यकाय १६२, १६३। वच्चान्ध ८८। वव्यार्भाभिसम्बोधिषद ३५७। वस्रमान्धारी ४०३। वचगीति ४६६; शीतिका ४६०; •मीता ६१७।

वस्त्रघरा १८०, १८५, २१६, २२६। वच्चघोगा ४३८। वकाचन्रामुदा १६०। वक्क चिका इत्यू, इत्है। वक्किस १६२। वध्यज्याला ६। वकाज्यालागलार्का ४२४, पूर्र। वश्वहाक ४६६, ४८१, ४८५, ४८६, 850, 868, 4031 वचडाकिनी २८८, ४४६, ४५४, ४५०. 84E, 8€0, 804, 807, 80€, ४८८, ४८६, ४८२, ४८४, ४८**५**; ० डाकी 88५ ∣ विद्यतारा १७८, १८६, १८८, १८८, १८२, १८३, १८४, १८६, २००, २१८, २२८। वध्वतीस्ता १२७, १४०, १४५, १४८, १५६ । वक्षधर २२६, ४३२, ४५८, ५१५, ५१७, प्रथ, प्रपू, पृथ्र ; • यह ४६३। ्रवक्षधमी ३३, ४८, १३३। वस्रधाली श्रमी ६५, २८०। वक्षधात्वीश्वरी मारीकी २८०। वस्त्रध्य ८८। वक्तध्या ५१८। वच्चकृत्वा पूर्षः। वक्षपञ्जर ६, ८६, १८०, १८६, १८५, २००, २१८, २२६, २३३, २५५, ₹CC, 804, 878, 84€, 8€€, पूप्ई । वश्चषद्मसमायोग ४७६। वच्चपद्गेश्वरी ७६। वक्तपर्यञ्च २२, २८, ८०, ११७, ११८, १२८, १३१, १८१, १५७, १५८, १७८, १८४, १८५, १८७, २२६, २८१, ३०१, ३१०, ३१८, ३३२,

३८०, ५५१; ०स्य २८१; ०स्या इश्यू ; व्यर्थक्षा २१२, २१३, २३८, ४१७; ॰ क्विम् **८१**, ८६, ८८, १२७, १४० ; • क्विनी १८५, १८०, १८इ, इ१४, ४०५। ∕वच्चपाक्ति ४८, ७१, ४१८, ५५७। ं वक्तपाधी १७६, १८५, १८६, ११६, २३०। वस्त्रप्राकार भू, ८६, १८५, २१८, २२६, २५५, २८६, इ८८, ४०५, 878, 84E, 44€ I वच्चपुष्प ४४, इ२१। वक्तपुष्या ५१८। वसभास्त्रशे ४८८, ४८६, ४८१, ४८४। वक्तभीषापूर्दा वस्भूमि १८५, २१८, २८६, ३८८, 8२५ , 8८०, पूर्द । वद्यभ्टत् १८४। वक्कमैरव ५८८। वच्चभैरवी ४८८, ४८६, ४८२, ४८४ । वक्षमग्हपसुद्रा ५। वध्यमगढ्णालंकारमञ्जायोगतंत्र १६। वक्षमयीभूमि २२६, २५५, ४५८। वक्षमञ्जाका पूष्ट्र। वच्चमाच्या ५१८। वचासुना इ, ११, १८। वक्ययाम २२५; • प्रवर्तमी ४२१। विद्ययोगिनी ८०, ८१, १०इ, २५८, र्द्र, १६८, १५२, १५६, १५६, अपूर्, अपूर्, अपूर्, अपूर, पूर्व ; ०योजिनीचे १५७। वकाराम १३३। वचरीत्री ४८८, ४८२, ४८४।® वव्यवास्था ५१८। वच्चवर्कनी ४५२, ४५३, ४५४, ४५४, 848

्यव्यवाराष्ट्री ४२४, ४२५, ४२६, ४२०, **८२**८, ४३३, ४३४, ४३५, ४३६, **८३**०, ४३८, ४४०, ४४२, ४४३, ८८८, ४८१, ५०४ ; ०कल्प ४३८ । वक्ववितान २५५, ४०५, ४२४। वस्ववीगासम्बती ३३६। वसवैरोचनी ४५३, ४५४, ४५५, 840 I वस्त्रप्र ४२४। वस्त्रपारदा ३३०। वध्यप्रस्कृता ४१३, ४१४, ४१५। वच्चसमय ४६८। वस्त्रसमाजसुद्रा ३४०। वचसरस्तती ३२६, ३२८, ३३०, ३३१, ३३४, ३३८, ३३८, ३४०; वरदतारा १७०। (कुलिग्र०) ३३१; (कुलिग्रपूर्व०) ३३८। वचसत्त्व २७, ७४, १०१, १३७, १८५, १६२, २३०, २०२, २८३, ८८१, ४८८, पूछपू , पूट्र । वस्त्रसन्त्रडाकिका ४८२। वव्यसूचि २८५, ३०४। वचसूर्य २२८, २३१। वक्कोट १८६, २३१ ; •स्मोटा १८५, ं २१८, २२८ ; ०स्कोटी १८०। वचाचुंकार पू॰६, पू॰७, पू६३, पू६८; ॰सुद्रा ५११। विचा ४४५, ४४६, ४७५। वचाक्रित ४०३। वचाक्ष्मी ५०, १७६, १८५, १८६, २१८, २३०। वचाचार्य १५८। वचात्मवमंत्र प्र बच्चासित ५३५। क्याचीय ३३, ५१८।

वचावेश १८८, २३१, ५२६; •सुझा 4861 वचाश्रोक २०४। वद्यासन पू, १८, १६, २२, २३, २५, १५३ ; ०स्य १३३, ५४२ ; ०समा धक्पू । वचाचार ४८। वच्चोदक पूर्वा वक्वोक्योषमुद्रा १। वट ४३७ ; ॰ स्ट्रा ४०७। बदाकी २७६, २७७, २८२, २८३, 180年 वन्दना १०३, ११६; • मंत्र ४५। विश्वकुब्ह १६८, २२६। वरालिका ५८%। वरासी २७७, २७८, २८२, २८४, ₹08, ¥**८**8 | वराष्ट्र ३०३। वराश्वमुखी २०७, २७८, २८२, २८३, ₹08 | वस्या २५८, ४०६, ५४१, ५५८; ०मख्डल १८०, १८६। वर्ताली २७६, २७७, २८२, २८३, ३०३। वधरीकरण २८३। वायाधिकार-तारा १७८। वाद्याधिकार-मंशुक्री १५०! वसन्स ५११। वसा २५१। वसु ३००। वसुन्त्री ६६। मसघारा ३६, ३२२, ५५६, ५६१, वकावक १९६, ९२८, १२६, १५७। / ५६२, ५६६; • घारखी ४२६; ·धारत्युपदेश ४२३; ·धारळी-प्रसाम अस्र ; सुना अस्र ।

वसुधारियो ५६१। वसन्धरा ४२१, ५४१। वसुपुष्प ३०१। वसुमतीश्री ४२१। वसुमुखी ४२१। वाक् १३३, १३५। वाका १४०, १४३, १५८। वागधिष्ठान १०१। वागीश ८१, ४६१, ४६२। वागीश्वर ८८, १०५, १०८, १२७, १४०, १४१, १४२, १४३, १४४, १८५, १६०, स्१३। वाग्वच १४१। वाग्विश्रद्धिभावना २१; २३। वातज ४१३। वादिमाथ ८८। वादिसाट् रुपू, रुर, १००, १०इ, १०४, १०८, १०८, ११०, ११२। वामना ३०८। वामार्क्डपर्यक्किन् ८८। वायच्य २२६, ५४१ ; ॰ सग्रहल २८६। वायस ४६०। वाय २३२, २५८, ५५८; •मखन ७८, १८०, १८५ . २५५ , २७६, २८१, ३०३। वायुवेगा ४२७। वाराष्ट्र २७६, २७८, २८२, २६२, 天00,天0天 1 वाराष्ट्री ४८९ । वारियोगिनी ४४५, ४४६, ४७५। वार्वा २२६ ; ब्मखन ७८, पूप्र । वासको २६८, ३६६, ३७८, ३८६, ४००, प्र४, प्र्र, प्०४, प्७०। विकचोत्पनसुद्रा १८१। विकटोत्बंटा पृहद् । विकासराची ५०२।

विकातानन प्रश्, प्रस्, प्रस्, प्रस्, પૂર્વ, પૂર્વ, પૂર્વ, પૂર્વ, 4461 विम्न ११, ६८, १०२, १६७, १६८, १८५, २१८, २७६, २८०, २८४, २८०, २८६, ६०७, ३६८, ४६१, **કર્લ, પ્રુવ, પ્રુપ્, પ્રુપ્રક, પ્રુપ્ર**ા विश्वगया ३००। विश्वविगायक ४५८। विष्रष्टना १६८। विष्नाम्तक १३७, ५५८। विद्यारि पूप्ट। विषेश पृहर । विश्लोषश्चम ६८। विश्रोत्सारग २८०। विचिकित्सा ४३२; ० तस्कता १७। विचित्रकुरहितन् पूर्वर्, पूर्वर्, पूर्वर्, पूर्व ; व्युत्राहितनी पूर्व ह ; व्युत्राहकी पूर्व । विच्चिति ४५०। विज्ञान ४०६; व्साजात्मक • स्त्रंघ ४४६। विद्या १, ५०२। विद्यादेवी 📢 🤊 । विद्याधर ४३४, ५०८। विद्याधर्पिटक १५२; • पिटकीय १4१ । विद्याराज १५०। विद्युच्यानाकरानी २५८। विदेव ४३४; • वस ४३६। विन्धाटवी २३३। विरमागन्द ५६६। विक्याचा ५२८। विजीविनी, अर्। विश्वदाविकी ६६०, ६६८, ६८६, 8 CE 1

विश्वपताका ४२८ ४४० । विश्वपद्मा ७६। विश्वमाता २४०। विश्ववचा ७६ । विष्कामी ५०, ५५० विषयुष्य २८८, २८८; • पुष्पक २४६। विषराजिका पुर्ट, पुष्ट । विषयोधनी ४३५। विषसंकामग ३०८। विषष्ट्र ३७१। विषा ७७, २१४, २३६, २७४, २७६, ४०७, पूर्र, पूर्र । विस्विका २३७। वीया १८१, २१७, ३६२, ३६३, ३६४, ४२६, ४६६ । वौरमतौ ४२०। वौरयोगिनौ ८८९। वौरसत्त्व १३०। वौर्यसम्बोध्यङ्ग ४८८, ४८४। वीरासना इपू। वेगा ४२६। वेताल (ड) १६८, ४०८, ४३७; • ली ४४६, ४७८, पूप् ४, पूप् । वेदना ४०६, ४४६ । वै(वे)मचित्रिन् ५१०, ५४१, ५५८। वैरोचन १६, १८, ६४, ८६, १०५, १०५, १८१, १८६, १८८, २३१, २५५, २०५, २००, २०६, २८०, २८४, २८५, २८७, २८६, २८१, . २६२, २६४, ३०१, ३०३, ४०५, **३२२, ३८६, ३८५, ४००, ४२०,** 889, 840, 8€0, 894, 8E=, **५१८, ५४५, ५६८; • कुलो**द्भवा ेर्ट॰, ४४०, ४४२; ॰सुकुटिनी ्**२७६**, **३८४, ४९८; • सु**हिता २७५ ; •कα २८१ : •बंभाव २२० |

वैरोचनरिचात पृह्द। वैरोचनाभिसम्बोधितंत्र ४२ । वैद्यवर्ग ४५, ४०६, पू६०. पू६१, पूर्व, पूर्व, पूर्व, पूर्व। खञ्जन २८, ३५८, ४८७। व्यतिरेका ३३४। व्याख्यान २८४; ०मुद्रा ८५, १०४, १०८, इ१२, इ१३, ३१४, ३१८, ३२४, पूर्व ; • सुद्रावती ३२१। खाम्र ४३०। वाड़ २५०, २८६। खोमावकाश्चिन् ४६०। श्वाट ५०५; ०टक ५६६। प्रका ३५१, ५१२। प्राक्षःर २७४, २७६, ५१०। प्रासु १५८, ३७८। प्रायद्वपाल २६८, ३६३, ३८५, ५१४, पूरुर, पूज्य, पूज्ज। प्राच्छमुग्छ पूर्दर, पूर्दश, पूर्दर्। भ्रतसञ्चानना ४३५। प्रताचार २, ३०, ७४, १४३, १४५, २७५, २७८, २८५, ४३०, ६०१; •गाघा ११६ ; •मंत्र ३६८, ४८०, ४८७, ४८८ ; • सुद्रा ६। भावरपाद ३८७, ४५६। भावरी ४४३, ४४५, ४४६, ४६२, 1308 प्रमनप्रम् ५१०। भ्रव २०८, २०६, २**६**८, १८०, ८७८, पूर्⊂; ∘पर्यञ्च ४३० । प्रविद्यत् ३५१। प्रावा ८३०। प्रवाक्त २५७, ५८१ ; • क्टा २१०, 8५8, ४५७, ५८८; •क्रान्ता २५८ ।

प्रवाजय ४००।

श्चार ३१०। प्रस्कृतिका १८८, २३५ । ग्राञ्जली ४११। प्रान्त २८७। प्रान्ति पूरुर, पूटह; •क इई४, र१ई, ब्र्ड्ट, पूच्च, पूच्च; व्यामं ४१०। भ्रान्तिपाद ४७४। भ्रान्तिमंच ३०१। प्रालिपिष्ठक १८८, २३५। भ्रान्यत ४४५, ४६२, ४८३। प्राम्बतवच २११, ४६७, ४६६, ५००। प्रिखाडी पृट्ध । श्चिखामुद्रा ५१६, ५२१, ५२०। प्रिरीष ४३०। प्रिरोमाला ४२८। शिरोमुद्रा पूर्द, पूर्श, पूर्ध। **प्रिलीमुख १**८८। मुझीकाजटा २००। मुद्धधर्मता २२०। श्रुद्धावासकायिक ४१८। मुभक्षर ४२। श्रुभमेखना ५०२। श्रम्भ ४८६, ५१९। शुभा ४४८। मुभाकर १५०। श्रुव्यामांसक्पास ५८३। श्रुकर २७४, २७५, २७६, २७८, २८१, २८४, २८२, २८६, ३०३, ३०६, ४३७; ॰मुखा २८५; ॰मुखो २७४, २७६; • स्था २७६; • रूपा २८६। मूब ५८३। प्रदेशाल ४३०। प्रदेशक ४१३, ४१४। ऋबुता ७०, १२६, २३७, ४६८, ५११। प्रकार ४८३, प्रर । प्रक्रारादिरसोपेता ४२८।

प्रेच १६८।
प्रोविद्धनी ४२०।
प्राप्ति १६६, ४३०, ४४०, ४५६,
४५४, ४५७, ५६०, ५६८; ०नापि
५६३; ०प्रवेश ४६८; ०नापि
५६३; ०नाप्ति ४६६।
प्राप्तानोपप्रम्यान ४०८।
प्रामादेवी ४२०।
प्रेन ४०८।

श्र

स्रावक ६०, २०१, ६२५ ।
स्री ५१० ।
स्री ६२० ।
स्री धर ३२० ।
स्री धलपुष्प २५८ ।
स्री कहु (सिरिष्ठ हु) ४५६, ४५५ ।
स्रातिस्म्यतिविजया ३२० ।
स्रोत्याज ४१३ ।
स्रोतकरवीर एष्प २५८ ।
स्रोतकर्षाक २५८ ।

ष

बट्तयागतरूप ४५०।
घट्पारमिताविद्यक्ति ४८४।
घट्पारमिताविद्यक्ति ४८४।
घट्पारमिताविद्यक्ति ४८४।
घट्पारमिताविद्यक्ति ४८४।
घट्पारमेति १४०; ०निस्य ५५२।
घट्पारमेति १४०; ०निस्य ५५२।
घट्पारमेति १४०।
घट्पारमेति १४०।
घट्पारमेति १४८, ४८७, ४८०, ४८१,
६०४; ०न्निता ४२५; ०नोपेत
घट्षाः
घट्पारमेति १८०।
घटिष्यम्भारमानान ५८०, ६०१।
घटिष्यम्भार ४१२।

स

संस्कार ४०८, ४४६ । संक्रामग ३०१। सङ्गीति २२८. ४६५। **संग्राम**तारिगौ ४१६। सङ्घटमा ३१८। सङ्ग्रह ४५८ । सञ्चालनी ४४१! सञ्चालिनौ ४८८। संज्ञा ४०६, ४४६ । सतागडुवा ४४२। सत्वामिनीकुच ७३। सद्योऽनुभवसञ्ज्ञश्री १२१, १२२। सद्योऽनुभवारपचन १२१। सद्धिमावतारिको तारा पूट्य। सन्वासनी ४४१। सन्वासिनी ४८८। सन्निपातज ४१३। सप्तबोध्यक्षभावना ४८८। सप्तमाष्ट ४००। सप्तरत ४८६, ५०८। सप्तप्रतिकाकस्य ५०६, ५१०। सप्तश्चर २८५। सप्ताचार ४८७, ४८६, ४८५ ! सत्त्वपर्यक्ष इह, ४४, ७५, ५५, १५४, १५५, १६०, २१८, २५३, २७३, २८८, ३०५, ५५७; ०पर्यक्रा २१७; ०पर्यक्रिन् १५१; ०पर्यक्रिनी 9€, ૪∘૭ | सम्बवत्सना ३१८। सपंचामतमद्य पूर्वी । अवरपा ( ग्रावर ) ३८०। सुमताचान १३८, १८०, १८६, ४६३, 840, 8CR EH, e. 93, 40, 98, 9971

समय ४, १३, १७, २७, ७१, १०१; **्गुलिका ४२४, ४६०; • चक्र** ४०८, ४८३, ४८२; ०वय ५३०, पूर्द; व्यूर्वक पृष्ठद: व्माखक ४६२, ४६५; ०सुद्रा ४, ५०, १२७, १७७, ४६८, ४७१, पू२७, पू४६०। समयसन्त २१, २३, ५८, ६०, ७८, १०४, ११७, ११८, १३२,१३७, १७०, १७२, १७३, १७४, २०५, रप्रह, रप्रू, हर्र, इ४८, इ८६, 8१€, 89¥ , ५१€, ५२७ । समयाधिष्ठानमंत्र ५३२, ५३०। समयौ २५८। समाज १११ ; ०मुद्रा ३०। समाधि १२८, १५०; ०सुद्रा ८६, १२८, १३३, १8१, ४०८। समाधिसम्बोध्यप्त ४८८, ४८४। सम्पटयोग ५ हर । सम्पटाञ्जलि २७। 'सम्बर ४८४, ५०५। सम्बर्तंत्र ४८६, ४८८। सम्बोधिवं प्रतिजन १६३। सम्बोध्यषु ४८६। सम्भोगकाय ४५५ । सम्मोदिका ६७। सरजन्म ५१३। त्ररखती इहः, इहर्, प्रदेश, प्रदेश, पूर्द् । सरहपाद ८०, ८३। सर्जन ४१९ । सर्कार ४११। सर्प इर, २४५, २४६, २४८, रपूर, २५२, २६१, २८० ; व्यक्तीमबीत ७६, १७२। सर्पाभरम ५.७, ५.७, ५.५ ।

सर्वच २८, २६७, ३२५, ३३२; ० ज्ञान **८३; ०ता ३३४: ०त्व १५**८ । सर्वज्ञामत्र २२३। सर्वडाकिनी ४८६ । सर्वतथागतज्ञान ११७, ३१८, ४७६ • इदय २ ! सर्वेदेवताविसर्जन मुझा पूर्ध। सर्वबुद्धडाकिनी ४५३, ४५४, ४५५ **४५७ ;** ॰वैरोचनी ४५५ । सर्वमारिप्रशमनी ३०८। सर्वराजेन्द्रमुद्रा ३०। सर्ववादिप्रमर्द्भ ३३८। सर्घप ४६३। सविद्यक १६२ । सच्च ३८६, ३८०, ४४८, ५४० • समावा पूर्ध । सप्टजविलास ३८४, ४५२। सङ्जानन्द पृह्ह ; • स्तभावा ४२५ । सञ्ख्याञ्चे ४३५ । सच्चिप्रिरे ४३५। सार्वज्ञ ३८०। सार्वभौतिकवलिमंच ५३२। साच्खप्रमर्दगी ४००, ४०२, ४०६। सिंह ७७, २३८। सिंचनाद ४०, ४८, **५**१, ५३, ६२, ६३; ॰ धारणी ५४; ॰ वाष्ट्रन ४०। सिंचनादलोकिश्रर पूर, ६३ सित ५३२। सिततारा २१३, २१५, २१६। सितवतौ ४०२, ४०⊂ । सितसर्पा २१०। सितातपत्र ३८५। सिद्धेकवीर १३७, १३८, १३८, १४। 284 1 सिरिष्टु ४५५। सीध ४११।

सीमावन्ध २२६; •वन्धनी ६। सुखावती ३६३, ४४८ सुगत २०१. ३३४, ३३५ ५०० सुगतिसंदर्भन 🗢। सुगुन्ना पूर्वर, पूर्वर् । सुजनभद्र १३६, ५८०। सुदत्ता पूर्दश मुघन ४६, पूट, ६४, ७०; • नुमार ₹0, 80, 88, €4, , 20€ 1 सुनन्दा पूईर । मुन्दरा ५०२। सन्दरी ५०२। सुपूर्ण पू ६२, पू ६०। सुभगा ५०२। सुभदा ४२७, पूर्व, पूर्व, पूर्व । सुमतिभद्र ५८२। सुमालिनी ५०२। मुभेश ७८, २१५ ४२४, ४३८, ४६६, ८६६, प्०८; पर्वत रपूर् ८०५; ०राज पूप्र। मुम्भतारा १८१। सुम्भगिसुम्भा ४३५ । सुस्मा १८०, १८५, १८८, १९६, २२६; सुर ३५० ३५८। सरिचाणी ५०२। सुरतकामिनी पृह्दं। सुरतचये १६२; ०चन्द्रि ५८६। ०भक्तगी पृद्ध ; ०मालिनी पृद्ध, ०सन्दरी पृट्ध । स्रतेश्वरी ५८६ । स्रतोग्रा ५८€। स्रवोत्तमा ५८६। सराभक्ती ४२७। स्वित्रद्भधर्मधातु १८०, १८०, १८६; •धनीचान ४६३, ४६७। सुबौरा ४२०।

सुद्यायोग १८६। सूचि २७४, २७६, २७७, २७८, २७८, रूटर, रहर, रु०१, रु०१, १०४, ३०५; ०सुद्रा ७५, ७६। सूचिमुख ४०। सूत्र २७६, २७८, २७८, २८२, ३०१ ३०३, ३०५, ४४७। सूत्रक ४८६, ४६४ । सूत्री २६३। सूर्यप्रभ ८६ । स्त्रस्य ४०६, ४८८, ४६२ । स्कम्भि १६३। स्तम्। ५३२ । स्तम्भकर ३७१। क्तमान ३७१, ३७८, ४३४, ४३६ । स्तमानी ४३५। स्तमा ५३२। स्तोभ ३७८ ; ०न ३७१ । स्थाविर ६२, २००, २०६। स्थानरस्ता ५। ख्यिरचन ८६, ६३, ६८। स्मोटतारा १८१। स्कोटा १६८, २२६। स्पृति ३२८। स्मृतिसम्बोध्यषुः ४८६, ४८४। सम्बद्धा २२३, २२४। सप्रप्रवा ४२७। खप्रसौदामिनीगन्धर्वनगरकायामायो-पम ४७१ । खयम्बुस्म १८१, १८७, २३४। स्रास्तिक ३। खस्ययन ४१०, ४१२। ्याभदेवी ६६; ॰प्रजा ४६७, ४७२, ८८०, पूर्⊂, पूर्∘; ०साभविद्या ्र इंड, ५88; सामा ४८२, ५३५, प्रद ; साभाषना १७२।

#### इ

ष्ट्रयकार्गा ४२०। चयरीव ३७, ४०, ४४, ४६, ४६, ५६, €8, 99, १८३, १८८, २३€, **५०**८, 1304 इयसासर ५०६। चर ११०, १७४, १७५, ३००, ५१३, प् ७१ । इदि ७६, ८२, ११०, १७४, १७५, ३००, ५१०, ५१३। चरिचरिचरिवाचनोङ्गव ७७, <sup>७८</sup>; ०लोकेश्वर ७८। इस्तपूजाविधि ५००। चारीति ८२, १०३, ३६७, ४०८; ०मंत्र प्र, १०३। चाताचत ३१, ३२, ६५, ६६, ६८, **६**८, ७०, ७१, ७२, ७३; ० लोकेश्वर €€ | विभवना २४८। हिरस्यार्भ पर, १७४, १७५। े हेबन १४६, १८८, ४६०, ४६१, ४६२, ४६८, ४६८, ४७०, ४७१, ४७२, ४७४, ४७५, ४**७६**, ४**७७**, ४८२, ४८४, ४८५, ४८<del>६</del>, ४८६, 800, 800, 800, 400, 400, ॰मचिषी ४३५; ॰ रूप २३१, ८७४ ; ०वच ५०३। हेराकी ४८८, ४८६, ४६२, ४६४। हैबच ४४३, ४६१, ४७८; ॰देशक ८५०; •योगवान् ८७६। हेवचन्नम ३८८, ३८८, ३८८ ०तंत्र ३८१, ३८१। चोमकुख्दविधि १६८, १७०। श्रोमोशी ५८६।

#### ERRATA.

| Page                | •     | Lin | e,     | For,                    | Read,                    |
|---------------------|-------|-----|--------|-------------------------|--------------------------|
| •                   |       |     |        | Vol. I.                 |                          |
| 7                   | ٠.    | 7   |        | नमःस्व ०                | नभस्ते •                 |
| 14                  | • • • | 4   |        | भक्तवीया                | भक्रमीया                 |
| 15                  |       | 11  |        | ममन्तिनी-               | चमिनी                    |
| 17                  |       | 5   |        | सुद्रादिषु गौ॰          | सुद्रादि भगी*            |
| ,,                  |       | 7   |        | <b>स्र</b> णीकानपराभयोः | सुगीले भाषराधवेत्*       |
| *1                  |       | 8   |        | न कार्य                 | नाकार्य*                 |
| 28                  |       | 3   | ٠.     | • बच्च सः               | ० वच्यासा                |
| 48                  | ٠.    | 5   |        | मेकवार भाग              | ०सेकबारं धा०             |
| 57                  |       | 12  |        | <b>तद्भ</b> नार्म०      | तदमनारं                  |
| 61                  |       | 18  |        | ०सचभग ०                 | ०सच भग०                  |
| 67                  |       | 13  |        | नीयं⊹ु                  | , नीयम्।                 |
| 68                  |       | 10  |        | ०भावाम् ।               | ँ<br><b>ेभावाम्</b>      |
| 82                  |       | 16  |        | <b>चि</b> द्धि          | सिङ                      |
| 110                 |       | 5   | • •    | सान्नं                  | <b>प</b> ान्तं           |
| 115                 | • •   | 16  |        | <b>०</b> रिति           | •रिति ।                  |
| 122                 |       | 5   | • •    | <b>चरपचन</b> भी         | चरपचन घीः                |
| 160                 | • •   | 3   |        | <b>सन्त</b> वनी         | भत्यवनी                  |
| 169                 | ٠.    | 5   |        | सान्त -                 | <b>पा</b> ना ः           |
| 180                 |       | 19  | ٠.     | ••                      | After with add           |
|                     |       |     |        |                         | [यां यां इ.च्युति सांसां |
|                     |       |     |        |                         | वश्मानयति ।]             |
| 182                 |       | 14  | • •    | ख्यं न                  | सपतिं                    |
| 183                 | • •   |     | ••     | यो अवरेष                | योगीवरं व                |
| 189                 | 18-   | -20 |        | मोद्रवद्यां             | [ मोचवका म्यवेत्रेचे     |
|                     |       |     |        | रागविश्वकाम्            | देवनद्यां च कर्वतः।      |
|                     |       |     |        |                         | मांत्विकी सवा प्रावे     |
|                     |       |     |        |                         | वक्रो तुराजविष्यसम्।]    |
| 208                 | • •   | 15  | • •    | <b>हों</b>              | <b>78</b> 71:            |
| 235                 | • •   | 16  | • •    | योगवरेष                 | योजीवरं म                |
| 239                 |       | 16  | • •    | <b>ब</b> ट्वा॰          | <b>ৰ</b> য়া •           |
| 251                 |       | 18  |        | तती दक                  | ततीदक                    |
| 258                 |       |     | 19, 20 |                         | <b>प्री</b> :            |
| 260                 | • •   | 12  | ••     | चेतरा मं                | चैतदुक्तं                |
| 261                 | ••    | 8   | ••     | • वानरक्षा              | •सागरचा                  |
| A-Ta-Aaban-apd-a-a- |       |     |        |                         |                          |

<sup>\*</sup> Suggested by Pandit V. Bhattacharyya in IHQ Vol. III, p. 428.

| Page        | ,      | Line,                                          |     | For,<br>Vol. II.        | Read,                  |
|-------------|--------|------------------------------------------------|-----|-------------------------|------------------------|
| 264         |        |                                                |     | सा <b>द्यचर</b> ०       | <b>भार्काश्चर</b> ः    |
| 265<br>266  |        | $ \begin{array}{c} 15 \\ 9 \\ 14 \end{array} $ | ••  | हों                     | <b>ह्यों</b> :         |
| 290         |        | 8                                              |     | पश्चोपशारा०             | गरा०                   |
| 297         |        | 7                                              |     | <b>ं स</b> डेतुतः       | ॰ <b>म चे</b> तुकम्    |
| 315         |        | 6                                              |     | पूजीपदा•                | <b>पूजीपचा</b> ०       |
| 323         |        | 10                                             |     | रकाच, रहा               | र् <i>ला</i> खरळ       |
| 335         |        | 2                                              |     | मेधापरी                 | मेधा परे               |
| <b>33</b> 8 |        | 4                                              |     | <b>গন্মান</b> •         | त्र स्थार्थ •          |
| 365         |        | 12                                             |     | • <b>चिड</b> ी•         | ० सिद्धी ०             |
| 391         |        | 1                                              | • • | पश्चमीखी                | पच मौसी                |
| 418         |        | 19                                             |     | <b>॰ सुद्</b> यासन्त्रः | <b>् स्</b> द्यसन्त्रः |
| 438         |        | 10                                             |     | व स्त्रिम्              | विश्वं                 |
| <b>458</b>  |        | 17                                             |     | • पशार •                | <b>०पचार</b> •         |
| 459         |        | 9                                              |     | <i>• रभोवञ्च •</i>      | •रधो वदा॰              |
| 462         |        | 5                                              |     | जत्पद्यते ।             | <b>ज</b> मद्यते        |
| ,,          | • •    | 7                                              |     | पश्चोपद्यार०            | पद्योपद्यार०           |
| 476         |        | 5                                              | • • | ॰ <b>रूपदर्शक</b> ॰     | • <b>रूपा दर्शक</b> •  |
| 505         | ••     | 2                                              | • • | भटित्येषा               | भाडित्येष              |
| 512         |        | 5                                              | • • | •पता <b>व</b> धरं       | •पताकाधरं              |
| 533         |        | 3                                              |     | ॰ <b>चन्द्रा</b> •      | •[ पंचा ]•             |
| 536         |        | 16                                             |     | पुष्प्रप्राप्त ॰        | पुर्णाप्राप्तः         |
| 538         | • •    | 3                                              | • • | ॰ मुदित ॰               | ॰ <b>सुद्धित</b> ॰     |
| 543         | • •    | 12                                             |     | • दर्गी                 | •दर्भी।                |
| 573         | ••     | 9                                              |     | <b>इंग</b> ार•          | <b>चौंका</b> र∘        |
| <b>584</b>  |        | 10                                             |     | •चारैः                  | • <b>चा</b> रैः        |
| 590         |        | 7                                              | • • | सन्युष्यं               | यसुष्यं                |
| 595         | • •    | 4                                              |     | पर्येषी                 | यची                    |
| In all      | instar | ices                                           |     | <b>ਤ</b>                | <b>#</b>               |

### GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES.

# Critical editions of unprinted Sanskrit Works, edited by competent scholars, and published by the Oriental Institute, Baroda.

|    | BOOKS PUBLISHED.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Rs. A. |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 1. | Kāvyamīmāmsā: a work on poeties, by Rājašekhara<br>(880-920 A.D.): edited by C. D. Dalal, and R. Ananta-<br>krishna Sastry, 1916. Re-issue. 1924                                                                                                                                                                                          | 2–4    |
|    | This book has been set as a text-book by the Bombay and Patna Universities.                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| 2. | Naranārāyaṇānanda: a poem on the Pauraṇie story of<br>Arjuna and Kṛṣṇa's rambles on Mount Girnar, by Vas-<br>tupāla, Minister of King Viradhavala of Dholka, com-<br>posed between Samvat 1277 and 1287, i.e., A.D. 1221<br>and 1231: edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna<br>Sastry, 1916out of                                    | print. |
| 3. | Tarkasangraha: a work on Philosophy (refutation of Vaisesika theory of atomic creation) by Anandafñana or Anandagiri, the famous commentators on S'ańkaracñrya's Bhāsyas, who flourished in the latter half of the 13th century: edited by T. M. Tripathi, 1917                                                                           | 2-0    |
| 4. | Pārthaparākrama: a drama describing Arjuna's recovery of the cows of King Virata, by Prahladanadeza, the founder of Palanpur and the younger brother of the Paramara king of Chandravati (a state in Marwar), and a feudatory of the kings of Guzeral, who was a Yuvaraja in Samvat 1220 or A.D. 1154: edited by C. D. Dalal, 1917        | 0-6    |
| 5. | Rästraudhavamsa: an historical poem (Mahakavya) describing the history of the Bagulas of Mayūragiri, from Rästraudha, king of Kamauj and the originator of the dynasty, to Narayana Shah of Mayūragiri by Rudra Kavi, composed in S'aka 1518 or A.D. 1596: edited by Pandit Embar Krishnamacharya with Introduction by C. D. Dalal, 1917. | 1-12   |
| 6. | Linganusasana: on Grammar, by Vamana, who lived between the last quarter of the 8th century and the first quarter of the 9th century: edited by C. D. Dalal, 1918                                                                                                                                                                         | 0-8    |
| 7. | Vasantaviläsa: an historical poem (Mahakāvya) describing the life of Vastupāla and the history of                                                                                                                                                                                                                                         |        |

|     | Guzerat, by Bālachandrasūri (from Modheraka or<br>Modhera in Kadi Prant, Baroda State), contemporary<br>of Vastupāla, composed after his death for his son in<br>Samvat 1296 (A.D. 1240): edited by C. D. Dalal, 1917.                                                                                                                                    | 1-8  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 8.  | Rūpakaṣaṭkam: six dramas by Vatsarāja, minister of<br>Paramardideva of Kalinjara, who lived between the<br>2nd half of the 12th and the 1st quarter of 13th cen-<br>tury: edited by C. D. Dalal, 1918                                                                                                                                                     | 2-4  |
| 9.  | Mohaparājaya: an allegorical drama describing the overcoming of King Moha (Temptation), or the conversion of Kumārapāla, the Chalukya King of Guzerat, to Jainism, by Yasahpāla, an officer of King Ajayadeva, son of Kumārapāla, who reigned from A.D. 1229 to 1232: edited by Muni Chaturvijayaji with Introduction and Appendices by C. D. Dalal, 1918 | 2-0  |
| 10. | Hammīramadamardana: a drama glorifying the two brothers Vastupāla and Tejaḥpāla and their King Viradhavala of Dholka, by Jayasimhasūri, pupil of Virasūri, and an Ācārya of the temple of Munisuvrata at Broach, composed between Samvat 1276 and 1286 or A.D. 1220 and 1239: edited by C. D. Dalal, 1920.                                                | 2-0  |
| 11. | Udayasundarīkathā: a romance (Campū, in prose and poetry) by Soddhala, a contemporary of and patronised by the three brothers Chchittarāja, Nāgārjuna, and Mummunirāja, successive rulers of Konkan, composed between A.D. 1026 and 1050: edited by C. D. Dalal and Pandit Embar Krishnamacharya, 1920                                                    | 2–4  |
| 12. | Mahāvidyāvidambana: a work on Nyāya Philosophy, by Bhatta Vādindra who lived about A.D. 1210 to 1274: edited by M. R. Telang, 1920                                                                                                                                                                                                                        | 2-8  |
| 13. | Prācīnagurjarakāvysaṅgraha: a collection of old Guzerati poems dating from 12th to 15th centuries A.D.: edited by C. D. Dalal, 1920                                                                                                                                                                                                                       | 2-4  |
| 14. | Kumārapālapratibodha: a biographical work in<br>Prākṛta, by Somaprabhāchārya, composed in Samvat<br>1241 or A.D. 1195: edited by Muni Jinavijayaji, 1920.                                                                                                                                                                                                 | 7-8  |
| 15. | Gaṇakārikā: a work on Philosophy (Pāśupata School) by Bhāsarvajūa who lived in the 2nd half of the 10th century: edited by C. D. Dalal, 1921                                                                                                                                                                                                              | 1-4  |
| 16. | Sangitamakaranda: a work on Music by Nārada: edited by M. R. Telang, 1920                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2-0  |
| 17. | Kavindrācārya List: list of Sanskrit works in the collection of Kavindrācārya, a Benares Pandit (1656 A.D.): edited by R. Anantakrishna Shastry, with a foreword by Dr. Ganganatha Jha, 1921                                                                                                                                                              | 0–12 |
| 18. | Vārāhagrhyasūtra: Vedic ritual (domestic) of the Yajurveda: edited by Dr. R. Shamasastry, 1920                                                                                                                                                                                                                                                            | 0-10 |
| 19. | Lekhapaddhati: a collection of models of state and private documents, dating from 8th to 15th centuries                                                                                                                                                                                                                                                   |      |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Rs. A. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| A.D.: edited by C. D. Dalal and G. K. Shrigondekar,                                                                                                                                                                                                                                                                     | 2-0    |
| <ol> <li>Bhavişayattakahā or Pañcamīkahā: a romance in<br/>Apabirminsa language by Dhanapāla (circa 12th century): edited by C. D. Dalal, and Dr. P. D. Gune, 1923.</li> </ol>                                                                                                                                          | 6-0    |
| <ol> <li>A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Im-<br/>portant Paper MSS, in the Bhandars at Jessal-<br/>mere, compiled by C. D. Dalal, and edited by Pandit<br/>L. B. Gandhi,1923</li> </ol>                                                                                                                    | 3-4    |
| 22, 23. Paraśurāmakalpsūtra: a work on Tantra, with commentary by Rāmesvara and Paddhati by Umānanda: edited by A. Mahadeva Sastry, B.A. 2 vols., 1923.                                                                                                                                                                 | . 11-0 |
| <ol> <li>Tantrarahasya: a work on the Prābhākara School<br/>of Pūrvamīmāmsā, by Ramānujacarya: edited by Dr.<br/>R. Shamasastry, 1923</li> </ol>                                                                                                                                                                        | 1-8    |
| 25, 32. Samarāngaṇa: a work on architecture, town-planning and engineering, by king Bhoja of Dhara (11th century): edited by Mahamahopadhyaya T. Gaṇapati Shastri, Ph.D. 2 vols., 1924-1925                                                                                                                             | 10-0   |
| 26, 41. Sādhanamālā: a Buddhist Tāntric text of rituals, dated 1165 A.D. consisting of 312 small works, composed by distinguished writers: edited by Benoytosh Bhattacharyya, M.A., Ph.D. 2 vols., 1925-1928                                                                                                            | 14-0   |
| 27. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Central Library, Baroda. Vol. 1 (Veda, Vedalaksana and Upanisads), compiled by G. K. Shrigondekar, M.A. and K. S. Ramaswami Shastri, with a Preface by Dr. B. Bhattacharyya, Ph.D. 1925                                                                                      | 6-0    |
| 28. Mānasollāsa or Abhilasitārthacintāmaņi: an encyclopædic work divided into one hundred chapters, treating of one hundred different topics by Somesvaradeva, a Chalukya king of the 12th century: edited by G. K. Shrigondekar, M.A., 3 vols. vol. I. 1925                                                            | 2-12   |
| 29. Nalavilāsa: a drama by Rāmchandrasūri, pupil of Hemachandrasūri, describing the Paurānika story of Nala and Damayantt: edited by G. K. Shrigondekar and L. B. Gandhi, 1926                                                                                                                                          | 2-4    |
| 30, 31. Tattvasangraha: a Buddhist philosophical work of the 8th century by S'āntarakṣita, a Professor at Nālandā with Pañjikā (commentary) by his disciple Kamalaṣila, also a Professor at Nālandā: edited by Pandit Embar Krishnamāchārya with a Foreword in English by Dr. B. Bhattacharyya, M.A. Ph.D. 2 vols. 1926 | 04 %   |
| 33, 34. Mirat-i-Ahmadi: with its Khatimae or Supplement: By Ali Mahammad Khan, the last Moghul Dewan of Gujarat: edited in the original Persian by Syed Nawabali. Professor of Persian. Baroda College                                                                                                                  | 24-0   |
| 3 vols. (vol. I and III in the Press), vol. II. 1926                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12-0   |

|             |                                                                                                                                                                                                                                        | RS. A.   |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 35.         | Mānavagrhyasūtra: a work on Vedic ritual (domestic) of the Yajurveda with the Bhāsya of Astāvakra: the distribution of Sanskrit by Pandit Kanaderishna Harshaji S'āstri, with a Preface by Prof. 1, 12 Lele, 1926                      | 5-0      |
| 36.         | Nityúsāstra: of Bharata with the commentary of Abbinavagupta of Kashmir: edited by M. Ramakrishaa Kavi, M.A. 4 vols, vol. I, illustrated, 1926                                                                                         | 6-0      |
| .5.         | Apabhranis'akāvyatrayī: consisting of three works, the Carcari, Upadeśarasāyana and Kālasvarūpakulaka, by Jinadatta Sūri (12th century) with commentaries; edited by L. B. Gandhi, 1927                                                | 4-0      |
| 38.         | Nyāyapraveśa, Part I (Sanskrit Text): on Buddhist<br>Logic of Dinnāga, with commentaries of Haribhadra<br>Nūri and Pārśvadeva: edited by Principal A. B. Dhru-<br>va, M.A., LL.B., Pro-Vice-Chancellor, Hindu Univer-<br>sity, Benares | Shortly. |
| 39.         | Nyayapravesa, Part II (Tibetan Text): edited with introduction, notes, appendices, etc., by Pandit Vidhusekhara Bhattacharyya, Principal, Vidyabhavana, Visvabharati, 1927                                                             | 1-8      |
| <b>4</b> 0. | Advayavajrasangraha: consisting of twenty short works on Buddhist philosophy by Advayavajra, a Buddhist savant belonging to the 11th century A.D., edited by Mahāmahopādhyāya Dr. Haraprasad Shastri, M.A., C.I.E., Hon. D. Litt. 1927 | 2-0      |
| 42.         | Kalpadrukośa: standard work on Sanskrit Lexico-<br>graphy by Keśava: edited with an elaborate introduc-<br>tion and indexes by Pandit Ramavatara Sarma, M.A.,<br>Sahityacharya of Patna. In two volumes, vol. I, 1928.                 | 10-0     |
| <b>4</b> 3. | Mirat-i-Ahmadi Supplement: by Ali Muhammad Khan. Translated into English from the original Persian by Mr. C. N. Seddon, I.C.S. (retired) and Prof. Syed Nawab Ali, M.A. Corrected Re-issue, shortly                                    | 6-8      |
|             | BOOKS IN THE PRESS.                                                                                                                                                                                                                    |          |
| 1.          | Rāmacarita of Abhinanda, Court poet of Hāravarṣa (cir. 9th century A.D.): edited by K. S. Ramaswami Shastri.                                                                                                                           |          |
| 2.          | Nātyadarpaṇa: on dramaturgy by Ramacandra Suri<br>with his own commentary: edited by Pandit L. B.<br>Gandhi and G. K. Shrigondekar, M.A.                                                                                               | •        |
| 3.          | Nātyaśāstra: Vol. II. edited by M. Ramakrishna Kavi.                                                                                                                                                                                   |          |
| 4.          | Jayākhyasamhitā: an authoritative Pāncharātra work: edited by Pandit E. Kṛṣṇamacaryya of Vadtal.                                                                                                                                       |          |
| 5.          | Buddhist works on Logic: containing reconstructed texts from Chinese, Tibetan texts and English translation of Chinese texts of ancient authors like Nāgārjuna Vasubandhu, etc. by Prof. Giuseppe Tucci of Italy.                      | •        |

- Mänasolläsa or Abhilaşitarthacıntamanı, vol. IL edited by C. K. Shrigondekar, M.A.
- A Descriptive Catalogue of MSS, in the Oriental Institute, Baroda, vol. II (S'rauta, Dharms and Grhya Süttes) compiled by the Library staff.
- A Descriptive Catalogue of MSS, in the Jain Bhandars at Pattan; edited from the notes of the late Mr. C. D. Dala!, by Pandit L. B. Gandhi, 2 vols.
- Bhāvaprakāšana of S'aradātanaya: an uncient work on Dramaturgy: edited by Pandit Ramaswami Shastri, Oriental Institute, Baroda and His Holmess Yadugiri Yatiraja Swami, Melkot.
- Prajūopāyavinišcayasiddhi of Anangavajen and Jñānasiddhi of Indrabhūti; two important works belonging to the little known Vajrayāna school of Buddhism (8th century A.D.); edited by Dr. B. Ebattacharyya. Ph.D.
- Siddhäntabindu: on Vedanta philosophy by Madhusüdana Savasvati with commentury of Parusoftama: edited by P. C. Divanji, M.A., LLM.
- Tathāgateņubyaka or Gubyasamāja; the earliest and the med authoritative work of the Cantra School or the Buddhists; edited by Dr. B. Black wharya, Ph.D. Director, Oriental Institute, Baroda.
- Influence of Portuguese on the Asiatic Languages: Transferred into English from Portuguese by Prof. A. X. Soores, W.A., Baroda College, Baroda.
- Persian Chronicle: history of the Satvi Period of Persian History 15th and 16th centuries by Hasan Bamlu, ediced by C. N. Seddon, I.C.S. (retired), Reader in Persian and Marathi, University of Oxford.
- 15. Nañjarājayušobhūsaņa: by Nysinhakavi alias Abhinava Kalidasa, a work on Sanskrit Poetics and relates to the glorification of Nañjarāja, son of Virabhūpa of Mysone: edited by E. Krishnamacharya.

## PUBLISHED BY THE GOVERNMENT OF H.H. THE MAHARAJA GAEKWAD OF BARODA.

Gazetteer of the Baroda State. By Rao Bahadur Govindbhai H. Desai, B.A., LL.B., Naeb Dewan, Baroda State, and the late Principal A. B. Clarke, B.A. With map. 2 volumes, 1923, each Rs. 15.

Census of India, 1921, Vol. XVII, Baroda. By Satyavrata Mukerjea, B.A., Subah, Baroda Division, formerly Superintendent of Census Operations, Baroda State.

| In three parts 1921-22- |      | Rs. | As. | Ρ. |
|-------------------------|------|-----|-----|----|
| Part I Report           | <br> | 16  | 8   | 0  |
| " II Imperial Tables    | <br> | 9   | 0   | 0  |
| " III State Tables      | <br> | 4   | 8   | () |

Mirat-i-Ahmadi, the Original Persian Text. Edited by Professor Nawab Ali. In 3 volumes.

(Gaekwad's Oriental Series. Vol. II, 1927, Rs. 12. Vols. I and III are in the Press.)

English Translations of Vols. I and II are also in preparation.

